
opusdei.org

Ostatní sú naši (I)

Priateľstvo a láskavosť sú
úrodnou pôdou na podporu
bratského napomenutia. Boh
prostredníctvom našich
vzťahov s ľuďmi okolo nás koná
tak, aby z nás dostal to
najlepšie.

28.09.2021

Ježiš sa vracia do Kafarnauma. Hneď
ako vstúpi do mesta, pristúpi k nemu
stotník. Scéna prekvapuje
prítomných, pretože bolo neobvyklé,
aby rímsky vojak oslovil Žida s takou
úctou a rešpektom: „Pane, sluha mi



leží doma ochrnutý a hrozne
trpí“ (Mt 8,6). Stotník, hoci je človek
zvyknutý rozkazovať druhým, si
uvedomuje, že v živote je mnoho
dôležitých vecí, ktoré nemôže
ovládať. Preto neváha požiadať o
pomoc. Ježiš, ktorý pozná jeho
vnútorné dispozície, odpovedá ešte
skôr, ako sa ho niekto opýta: „Prídem
a uzdravím ho“ (Mt 8,7). Keď svätý
Augustín komentuje túto pasáž,
hovorí, že „pokora stotníka boli
dvere, ktorými vstúpil náš Pán, aby
sa úplne zmocnil toho, čo už
vlastnil“[1].

Rodina, ktorej nie je ľahostajný náš
boj

Náš Pán je dojatý, keď rímsky stotník
napriek svojej moci a hodnosti
uznáva, že nie je v jeho silách
pomôcť svojmu milovanému
služobníkovi. Stotník verejne tvrdí,
že nie je schopný dosiahnuť všetko. A
tento postoj uznávania našej núdze



je určitým spôsobom súčasťou každej
cesty svätosti. Priznávame vlastnú
slabosť a uvedomujeme si, že Boh je
hlavným protagonistom a že pri
výkone svojej práce počíta so
spoluprácou tých, ktorých nám
kladie do cesty. Rovnako ako tento
sluha, aj naše rany si vyžadujú
uzdravenie a naše trápenia si
vyžadujú starostlivosť ostatných.
„Táto bratská solidarita nie je
rétorickou rečou, ale je
neoddeliteľnou súčasťou
spoločenstva medzi kresťanmi. Ak ju
žijeme, sme pre svet znamením, 
sviatosťou Božej lásky... je to
spoločenstvo, ktoré nás robí
schopnými vstúpiť do radosti a
smútku druhých a úprimne ich
urobiť našimi.“[2]

Pri svätej omši napríklad uznávame
túto skutočnosť a prosíme celú
Cirkev, aby sa za nás modlila.
„Vyznávam všemohúcemu Bohu i
vám, bratia a sestry, že som veľa



zhrešil (...) Preto prosím (...) bratia a
sestry, modlite sa za mňa k Pánu
Bohu nášmu.“[3] Toto nie je nijak
výnimočné, lebo všetci sa rodíme
závislí na ostatných. Neprišli sme na
svet sami od seba, nedokážeme
prežiť sami, a sami sa nedokážeme
ani naučiť rozprávať bez komunity,
ktorá nás víta. Potreba druhých je
súčasťou našej ľudskej prirodzenosti.
Svätý Ján z Kríža povedal, že
„cnostná duša, ktorá je sama a bez
sprievodcu, je ako horiace uhlie,
ktoré je osamotené; bude skôr
chladnejšie ako teplejšie (...) Slepý,
ktorý spadne, nebude schopný vstať
sám; a ak vstane sám, vydá sa na zlú
cestu.“[4]

Keď prijímame pomoc od svojho
blížneho, dostávame sa do situácie
podobnej situácii stotníka, ktorý
žiada o pomoc, alebo sluhu, ktorého
choroba je uzdravená. Stáva sa to
napríklad pri bratskom napomenutí.
Tento evanjeliový zvyk zahŕňa inú



osobu, ktorá nám po zvážení v
modlitbe a možno aj po tom, čo
požiadala o radu niekoho, kto ju
môže ponúknuť, navrhne konkrétny
spôsob, ako zlepšiť niektoré aspekty
nášho života (porov. Mt 18,16-17).
Táto pomoc nám dáva istotu, že sme
súčasťou veľkej rodiny, ktorej nie je
ľahostajný náš osobný boj. Bratské
napomenutie je teda opakom kritiky,
klebiet alebo hanobenia. Lebo kým
tieto zahŕňajú posudzovanie a
odsúdenie, bratská pomoc, ktorú
človek dostane, je objatím, ktoré
prijíma blížneho takého, aký je, a
vedie ho do budúcnosti.

Najlepšia verzia každého človeka

Trvalé obrátenie, ktoré kresťanský
život prináša, nemá za cieľ zmeniť
nás na niekoho iného, než kým sme,
ale má nám pomôcť stať sa s Božou
milosťou tou najlepšou možnou
verziou nás samých. Svätí neboli
povolaní byť neosobnými bytosťami,



ale boli povolaní k tomu, aby svoje
osobné a jedinečné vlastnosti
naplnili Kristovou láskou. Svätý
Pavol napríklad nebol po svojom
obrátení povolaný utlmiť svoju
horlivosť pre božské veci, ale
smerovať ju k plnosti pravdy. Každý z
nás má špecifické vlastnosti, ktoré
Boh pre nás chcel, a svoju minulosť,
ktorú sme prežili v konkrétnom
sociálnom prostredí a jedinečným
spôsobom. Boh to nechce zničiť, ale
premeniť tak, aby sa to stalo
nástrojom na plnenie jeho poslania.
Jedným z najdôležitejších spôsobov,
ktorými nás postupne pretvára, sú
naše vzťahy. Mení nás
prostredníctvom osôb, ktorým
dovolíme, aby sa stali súčasťou nášho
života.

Obmedzili by sme Božie konanie a
plány, ak by sme si mysleli, že jeho
pomoc môžeme dostať iba čítaním
jeho slova alebo sviatosťami.
Nepochybne ide o dva privilegované



kanály, ktorými k nám prúdi jeho
milosť, no Ježiš tiež jasne hovorí o
dôležitosti toho, čo pre nás môže
urobiť náš blížny. Ba čo viac, Kristus
je naším blížnym (porov. Mt 25,40; Lk
10,16). Samotným vtelením, ktorým
Ježiš dokázal prostredníctvom
priateľstva zmeniť život svojich
najbližších, nám pripomína
spásonosnú hodnotu osobných
vzťahov, keď žijeme bok po boku s
ostatnými: „Boh často používa
autentické priateľstvá na
uskutočnenie svojej spasiteľnej
práce.“[5]

V histórii spásy vidíme, že Boh vždy
koná v národe, v spoločenstve, v
rodine, v skupine priateľov. Myslieť
si, že svätosť nie je spojená s tým, čo
pre nás môžu urobiť iní, môže byť
symptómom izolácie, ktorá nikdy
nebude plodná. Je preto prirodzené,
že priateľské prostredie vyvoláva
bratské napomenutie. Každý je
povolaný spoznať v každom človeku



to najlepšie. Hlavnou starosťou je
skôr hlboká túžba po svätosti, ktorá
sa kúsok po kúsku odráža v rôznych
aspektoch každodenného života.

Pápež František nám pripomína, že
„Posväcovanie je spoločné
napredovanie: vždy dvaja a dvaja.
(...) Takisto sú mnohé sväté
manželské páry, v ktorých každý bol
Kristovým nástrojom na posvätenie
svojho manželského partnera. Žiť
alebo pracovať s druhými je
bezpochyby cestou duchovného
rastu. Svätý Ján z Kríža hovorieval
svojmu učeníkovi: žiješ s druhými,
„aby ťa formovali a cvičili v čnosti“.
(...) Spoločenstvo, ktoré uchováva
malé detaily lásky, v ktorom sa jeho
členovia starajú jeden o druhého a
vytvárajú otvorený a evanjelizačný
priestor, je miestom prítomnosti
Vzkrieseného, ktorý ho posväcuje
podľa plánu Otca.“[6]

Každá pomoc je dar



Stotník v evanjeliu si je vedomý toho,
že prosí Ježiša o láskavosť. Vie, že ak
sa Pán rozhodne vstúpiť do
pohanského domu, bude sa musieť
potom očistiť. Preto nežiada, aby
Ježiš prišiel a urobil zázrak: „Povedz
iba slovo a môj sluha ozdravie“ (Mt
8,8). A práve tento postoj mu u Ježiša
vymôže zázrak. Stotník milostivo
prosí Krista, aby mu pomohol.
„Milovať tiež znamená byť vľúdny
(...) Byť vľúdny nie je štýl, ktorý si
kresťan môže zvoliť alebo odmietnuť
(...) Vľúdna láska tvorí vzťahy, pestuje
spojenia, vytvára nové siete
integrácie, buduje pevnú
spoločenskú textúru. Takýmto
spôsobom chráni aj seba, pretože bez
pocitu prináležitosti nie je možné
oddať sa druhým, a každý len hľadá
svoj vlastný prospech – a spolužitie
sa stáva nemožným.“[7]

Niektoré spôsoby, ako posilniť tento
postoj, môžu byť: nemať žiadne
výčitky, pokiaľ ide o požiadanie



druhých o pomoc; byť k dispozícii na
počúvanie; dávať najavo svoje
záujmy bez toho, aby sme ich
vnucovali druhým; podeliť sa s
druhými o svoje starosti a sny...
„Priateľské ovzdušie, ktoré má každý
okolo seba šíriť, je výsledným plodom
dlhodobej snahy spríjemňovať
druhým život. Ak chceme, aby sa
ľudia cítili pochopení a boli šťastní,
mali by sme v sebe pestovať
vľúdnosť, radosť, trpezlivosť,
optimizmus, jemnosť a všetky ostatné
čnosti, ktoré spríjemňujú vzájomné
spolužitie.“[8] Všetko toto vytvára istý
životný štýl, ktorý nie je ľahké opísať
slovami, no je ľahké si ho všimnúť. Je
ľahké priblížiť sa k človeku, ktorý je
láskavý a milostivý, a chcieť mu
urobiť láskavosť; je ľahké začať
rozhovor a hovoriť s ním úprimne o
našich obavách.

Je pre nás jednoduchšie milovať
niekoho, s kým sa môžeme otvorene
porozprávať, hoci jeho slabosti môžu



byť evidentné alebo máme málo
spoločných vecí. Všetci máme
skúsenosť, že existujú ľudia, ktorým
ľahšie niečo navrhneme. Vždy to
oceňujú. Ich tvár odráža mier, s
akým náš návrh prijímajú, a možno
si aj všimneme, aký vplyv mal na ich
život. Nesnažia sa obraňovať, lebo sú
si vedomí toho, že ten, kto sa im
snaží pomôcť, na nich „neútočí“.
Nemajú pocit, že by sa
spochybňovala ich osobná hodnota.
Bratské napomenutie sa rodí v
kresťanskom spoločenstve, v
domácnosti, v rodine, kde sme
milovaní takí, akí sme, a nie na
základe toho, či robíme niečo dobre
alebo zle. Naopak, keď je pre nás
ťažké nechať si pomôcť, môže to byť
znakom toho, že možno chceme byť
milovaní za to, čím nie sme. Preto je
tiež dôležité trvalo udržiavať pôdu
pre vznik takejto pomoci. Zdieľanie
túžby po svätosti ide ruka v ruke so
zdieľaním mnohých ďalších vecí,



vrátane našich túžob, starostí a
radostí.

Ten, kto sa snaží byť láskavý a
vľúdny, aby bolo pre druhých ľahšie
mu pomôcť, je tiež často užasnutý,
keď vidí ich náklonnosť, a je vďačný
za dielo milosrdenstva, ktoré prináša
bratská pomoc či napomenutie. Malé
deti sú často vďačné, pretože
láskyplné gestá neberú ako
samozrejmosť. Svätý Josemaría sa
kedysi zdôveril niektorým svojim
deťom: „V poslednom čase žiadam
nášho Pána viac ako kedykoľvek
predtým – a tiež prosím našu Pannu
–, aby mi pomohol stať sa malým
dieťaťom. V ľudských vonkajších
záležitostiach musíme byť silní a
odolní; ale v duchovnom živote
musíme byť malí. Potom
neupadneme do pýchy, keď nás
ostatní opravia. Budeme vďační za
pomoc, ktorú nám ostatní poskytujú,
aby sme boli lepšími. Inak by nám to
prekážalo.“[9]



Ak sa staneme viac detskými,
odstránime bariéry, ktoré nás izolujú
od ostatných. Vytvoríme milostivé a
priateľské prostredie, v ktorom je
ľahké pochopiť, že oprava je dar,
bezplatná pomoc. A s Božou
pomocou budeme počuť aj slová,
ktoré Ježiš adresoval stotníkovi a
ktoré robia zázrak uzdravenia jeho
služobníka: „Nech sa ti stane, ako si
uveril“ (Mt 8,13).

Chceme pomôcť čo najväčšiemu
počtu ľudí a dosiahneme to iba vtedy,
ak sa naučíme spoliehať sa na
podporu ostatných. Svätý Josemaría
zdôrazňoval, že každý človek „okrem
toho, že je ovcou... je určitým
spôsobom aj dobrým pastierom“.[10]

Stotník potreboval uznať svoju
núdzu, aby dosiahol uzdravenie
svojho priateľa; aby bol dobrým
pastierom, musel zažiť ovcu.
Dobročinnosť nemôžeme obmedziť
len na to, čo robíme my pre



ostatných, lebo za prijatím pomocnej
ruky je tiež veľa lásky.

Vďačnosť za život obklopený ľuďmi,
ktorí chcú, aby sme boli tou
najlepšou verziou nás samých, nás
podnecuje k obráteniu, ktoré je
základom svätosti. Svätá Tereza z
Avily povedala: „Myslím si, že
vzhľadom na našu povahu je
nemožné, aby ten, kto si
neuvedomuje, že je Bohom milovaný,
mal potrebnú odvahu na to, aby
dokázal veľké veci.“[11] A Božej
priazne sa nám dostáva aj
prostredníctvom našich vzťahov s
ľuďmi okolo nás.

Diego Zalbidea a Andrés Cárdenas M.

[1] Sv. Augustín, Kázne, 6.2.

[2] Pápež František, Generálna
audiencia, 6.11.2013.

[3] Rímsky misál, Úkon kajúcnosti.



[4] Sv. Ján z Kríža, Výroky o svetle a
láske, 7;11.

[5] Fernando Ocáriz, Pastiersky list,
1.11.2019, č. 5.

[6] Pápež František, Gaudete et
exsultate, č. 141, 145.

[7] Pápež František, Amoris laetitia, č.
99-100.

[8] Fernando Ocáriz, Pastiersky list,
1.11.2019, č. 9.

[9] Sv. Josemaría, Poznámky z
besedy, 2.10.1970.

[10] Sv. Josemaría, Listy 25, č. 30.

[11] Sv. Terezia z Avily, Životopis, 10,
4.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sk-sk/article/ostatni-su-nasi-i/


sk-sk/article/ostatni-su-nasi-i/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/ostatni-su-nasi-i/

	Ostatní sú naši (I)

