
opusdei.org

Odpočinok Božích
detí: o ročných
formačných
konvivenciách

Úvaha o odpočinku, štúdiu a
rodinnom živote, ktoré
umožňujú konvivencie
organizované počas prázdnin.

22.07.2024

Sv. Josemaría učil svoje deti hľadať
Boha vo všetkom: nachádzame ho v
práci, v rodine, v našich vzťahoch s
ostatnými, v záľubách, radostiach a
starostiach každého dňa. Život



kresťana je neustály a postupný
objav Boha, ktorý vedie k čoraz
väčšiemu stotožneniu sa s Ježišom
Kristom.

Pracujeme preto, aby sme sa stali
čoraz viac „ďalším Kristom“[1] a, ako
on, privádzali svet k Bohu Otcovi,
každý v tom, čomu sa venuje. Vedieť,
že svätosť zahŕňa celý náš život, nám
pomáha pochopiť, že by bolo málo
zmysluplné brať si „prázdniny“ od
hľadania vlastnej svätosti, rovnako
ako si neberieme prestávku od
svojich priateľstiev alebo rodinných
vzťahov. Rovnako tak oddych nie je
len niečo, čo nám potom umožní
pracovať viac a lepšie, ani nie je
negatívnou, ale nevyhnutnou
prestávkou kvôli ľudskej slabosti: je
to čas, kedy môžeme hľadať a
nachádzať Boha, lepšie spoznávať
samých seba, užívať si s ostatnými,
resetovať telo a dušu. Je to, spolu s
inými rozmermi, úsek na našej ceste
do neba.



Filozof 20. storočia vysvetľoval, že
„filozofická kontemplácia sa tiež
orientuje na tento hmatateľný,
viditeľný svet, ktorý sa rozprestiera
pred našimi očami, ale tento svet,
tieto veci, tieto reality sú vypytované
špeciálnym spôsobom; pýtajú sa na
ich konečnú a univerzálnu
podstatu“[2]. Jeho slová sa dajú
aplikovať na to byť
„kontemplatívnymi dušami
uprostred sveta“[3]. Chvíle oddychu a
pokoja nám pomáhajú obnoviť tento
pohľad, pretože nám vo veľkej miere
pripomínajú, že zmysel našej
existencie je žiť ju plne, s Bohom.
Chvíle dovolenky môžu byť
príležitosťou čeliť pokušeniu neustále
niečo robiť a obrátiť svoj pohľad na
tú „konečnú a univerzálnu podstatu“:
kto je Boh, kto som ja pre Neho a ako
tento vzťah transformuje ostatné
vzťahy a dimenzie môjho života.

Hľadať Majstra



Učeníci sa od svojho Majstra naučili
modliť a pracovať. Boli to určite dve
reality, ktoré zaberali veľkú časť času
každého zbožného Izraelitu. Avšak v
Evanjeliu môžeme tiež pozorovať,
ako Pán sa snažil učiť apoštolov aj
aspekty, ktoré by možno pre
pragmatickú myseľ nedávali veľký
zmysel. Tak ich napríklad vyzýva,
aby obdivovali prírodu – „Pozrite na
nebeské vtáky (...). Pozorujte, ako
rastú poľné ľalie” (Mt 6,26-28) –,
upozorňuje ich na potrebu načerpať
sily po návrate z prvej apoštolskej
misie – „Poďte vy sami na osamelé
miesto a trochu si odpočiňte” (Mk
6,31) – a dokonca ich nabáda, aby sa
starali o ľudí okolo seba až do
posledných dôsledkov – „Toto je moje
prikázanie: aby ste sa milovali
navzájom, ako som ja miloval
vás” (Jn 15, 12).

„Pán po tom, ako poslal svojich
učeníkov kázať, ich pri návrate
zvoláva a pozýva, aby s ním išli na



osamelé miesto a odpočinuli si... Čo
im asi Ježiš hovoril a rozprával?
Evanjelium je stále aktuálne.“[4] Už od
prvých rokov Opus Dei mal svätý
Josemaría otcovskú starosť, aby jeho
deti, ktoré sa snažili s dušou, životom
a srdcom zasievať semeno Evanjelia,
mohli tiež odpočívať, získať
perspektívu, obnoviť sily duše a tela
a znova vyraziť plní nadšenia a
pripravení na apoštolskú misiu.
Nebolo ľahké nájsť čas, miesto a
finančné prostriedky na to, aby sa to
podarilo, ale svätý Josemaría,
presvedčený o potrebe, dokázal
zorganizovať prvý týždeň štúdia v La
Granja de San Ildefonso (Segovia):
niekoľko dní spoločného života, aby
sa mohli v pokoji modliť, vzdelávať a
užívať si rodinný život v prostredí
vhodnom pre mládež jeho detí.
Postupom rokov sa tak začali
formovať spoločné pobyty a
každoročné formácie s rôznou
dĺžkou a obsahom, prispôsobené
okolnostiam účastníkov.



Keďže cieľom formácie je stotožnenie
sa s Kristom, tiež hlavným cieľom
spoločných pobytov je osobné
stretnutie s Pánom. Dá sa povedať, že
toto stretnutie sa odohráva okolo
troch osí: najprv odpočinok, ktorý
umožňuje získať odstup od
každodenných úloh a stráviť viac
výlučného a pokojného času s
Bohom; potom štúdium a osvojenie si
hlbokej a kvalitnej formácie, ktorá
zapáli a pripraví na vlastnú misiu
posväcovať svet vo vlastných
podmienkach a privádzať ľudí k
Bohu; a nakoniec rodinný život, teda
bratské spolužitie, vzájomná služba a
starostlivosť, zdieľanie záujmov a
snáh.

Odpočívať z toho, kto som

Keďže odpočinok nie je prerušením
života, je logické, že by mal byť v
súlade s identitou a misiou človeka:
odpočinok tela i duše, s Pánom a pre
neho a s ostatnými a pre nich.



Zároveň táto konvivencia ponúka
jedinečnú príležitosť počas roka na
hlbokú a pritom uvoľnenú formáciu,
čím sa napĺňa to, čo hovoril svätý
Josemaría: „Odpočinok neznamená
nerobiť nič: je to rozptýlenie sa
aktivitami, ktoré vyžadujú menej
úsilia.“[5]

Prvé je odpočívať s Pánom. V tomto
prostredí formácie sa môžeme
stretnúť s Ježišom v modlitbe
spôsobom, ktorý by mohol byť v
iných obdobiach náročnejší: v pokoji,
bez zhonu, s jasnejšou hlavou a
srdcom… V tomto zmysle môžeme
tiež zdokonaliť detaily, ktoré
vyjadrujú vieru a jemnosť v
zaobchádzaní s Bohom – napríklad
ho sprevádzať v svätostánku, či už
fyzicky alebo v predstavách –, prejsť
si body boja, ktoré sme mali počas
roka, vrátiť sa k textom, ktoré nás
inšpirujú, alebo k myšlienkam, ktoré
chceme hlbšie preskúmať, atď.



Týmto spôsobom ročná konvivencia
nebude jednoduchým útekom z
reality, ani analgetikom, ktoré by nás
dočasne zbavilo našich
každodenných povinností. Obdobie
venované odpočinku „je časom
kontemplácie, je časom chvály, nie
úniku. Je to čas na pohľad na realitu
a na vyhlásenie: aký krásny je
život!“[6] Pokoj týchto dní nám
umožňuje pozrieť sa späť a
poďakovať za to, čo sme nedávno
prežili, vrátane toho, čo sme možno
ťažko prijímali alebo čomu sme
nerozumeli. „Je potrebné zmieriť sa s
vlastným príbehom, s udalosťami,
ktoré sme neprijali, s ťažkými úsekmi
vlastnej existencie. (...) Ozajstný
pokoj, v skutočnosti, nie je zmeniť
svoj príbeh, ale prijať ho, oceniť, tak
ako sa odohral.“[7]

Na druhej strane, „rozptýlenie sa
aktivitami, ktoré vyžadujú menej
úsilia“ neznamená stláčať čas, aby
sme stihli všetko. Je zaujímavé, že



svätý Tomáš považuje lenivosť a
rozruch za dve strany tej istej mince:
oboje nám berú pokoj, odďaľujú nás
od prežívania prítomného okamihu a
bránia nám s radosťou plniť
prikázanie svätiť sviatky. Často
môžeme napodobňovať hektický
rytmus bežného dňa aj počas
obdobia odpočinku, prechádzajúc tak
z náhlenia v práci do náhlenia na
dovolenke. Myslíme si, že čím viac
intenzívnych zážitkov prežijeme, tým
lepší bude odpočinok. Samozrejme,
počas ročnej konvivencie budeme
mať príležitosť nazbierať nové
zážitky – navštíviť neznáme miesta,
vyskúšať rôzne športy, možno
dokonca ochutnať exotické jedlá… –
ale tiež je to čas, kedy sa môžeme
naučiť tešiť z maličkostí a bežných
vecí: otvoriť sa spoznávaniu tých,
ktorí sú okolo nás, oceniť a
poďakovať za to, čo máme, nechať sa
prekvapiť, prispieť svojimi talentmi a
záujmami do rodinného života,
venovať čas čítaniu a reflexii…



Rozvíjanie týchto postojov nám
uľahčí, aby sme potom, po návrate do
každodenného zhonu, objavili malé
dávky odpočinku, ktoré sa objavujú
každý deň. A tento odpočinok, ktorý
sa nám ponúka kvapka po kvapke, je
účinnejší než jednorazový príval po
mnohých dňoch sucha.

Investovať do toho, čo za to stojí

Dovolenky sú tiež cenným časom na
investovanie do získavania nástrojov,
ktoré nám pomôžu žiť lepšie a
vykonávať našu misiu s čoraz väčšou
kreativitou a nadšením, v súlade s
potrebami súčasného sveta, vo
vernosti Evanjeliu, učeniu Cirkvi a
tým aj duchu Diela. Možno v práci
alebo v profesionálnom prostredí
máme príležitosti na intenzívnejšie
vzdelávanie: kurzy, semináre... Počas
nášho života nám tiež Dielo ponúka
konkrétne momenty venované
osobnému (a kolektívnemu) rastu v
rôznych aspektoch, ktoré si postupne



osvojíme. Aj keď nie vždy je
jednoduché nájsť tento čas – kvôli
únave, iným záujmom alebo potrebe
riešiť „naliehavejšie“ záležitosti –
jeho dopad môže byť veľmi
významný, pretože nám dá impulz,
ktorý na strednodobom a dlhodobom
horizonte prispieva k oživeniu misie,
ktorú nám Boh dal. Napríklad čítanie
dobrej knihy – eseje alebo románu –
môže mať malý okamžitý efekt –
okrem potešenia, ktoré nám
poskytne – no tiež nám môže dať
niekoľko indícií o ľudskej povahe, čo
nám umožní lepšie spoznať seba a
pomôcť iným v budúcnosti.

Aby sme túto formáciu mohli
vstrebať, je potrebné venovať čas v
pokoji – s iniciatívou a osobnou
zodpovednosťou – čítaniu, reflexii,
dialógu a štúdiu. Nejde o to pokryť
mnoho tém, ale sústrediť sa na
obsah. Užitočným prostriedkom
môže byť využiť pomoc a návrhy
duchovného vedenia pred začiatkom



konvivencie, aby sme si stanovili
možný plán hĺbkového štúdia tém,
ktoré nosíme v srdci a v hlave.
Potom, skutočnosť, že budeme mať
počas týchto dní pokojné rozhovory s
inou osobou než zvyčajne, nám môže
otvoriť nové obzory a pomôcť nám
porovnať, čo objavujeme.

V kultúre, ktorá nás niekedy tlačí k
aktivizmu, k neustálemu mysleniu v
zmysle efektívnosti a výsledkov,
môžu aktivity typické pre ročné
konvivenvie vyzerať zbytočne alebo
ako strata času: prechádzky, štúdium
filozofie alebo teológie, čítanie
dobrého románu alebo komiksu,
prehľadávanie dokumentov
magistéria, počúvanie hudby bez
vykonávania inej činnosti, venovanie
rána niekomu, kto rozpráva o
udalosti zo svojho života alebo niečo,
čo sa naučil, rozhovor s niekým, kto
má veľmi odlišné životné skúsenosti
než my... Okrem toho, že je
diskutabilné, že by toto všetko



nezlepšilo našu produktivitu alebo
neposkytlo nezabudnuteľný zážitok,
najdôležitejšie je, že to pomôže
zvýrazniť najdôležitejšie aspekty
nášho života: posilní to vzťah s
Bohom a s ostatnými.

Skutočná oslava

Ako deti Božie, nikdy nie sme sami;
vždy vieme, že nás sleduje a
sprevádza Otec, ktorý nás miluje a
stará sa o nás. Okrem toho, každý
člen Opus Dei je súčasťou tejto
nadprirodzenej rodiny a cíti sa
podporovaný ostatnými, zároveň má
pocit zodpovednosti priložiť ruku k
dielu a byť tu pre svoju rodinu:
najprv prostredníctvom spoločenstva
svätých, modlitbou a úsilím o svätosť;
a tiež prostredníctvom snaženia sa
pracovať dobre a solidarity s tými,
ktorí sú najbližšie.

Čas na odpočinok je tiež príležitosťou
postarať sa o tých, ktorí sú okolo nás:
odpočinok nie je súťažou proti



ostatným (moje plány alebo tvoje,
môj čas alebo čas iných), ale je ďalšou
dimenziou zdieľaného života, v
ktorom sa môžeme otvoriť druhým s
postojom služby a skutočného
priateľstva. „Vnútorná štruktúra
skutočnej oslavy sa najpresnejšie a
najjasnejšie vyjadruje v
nezrovnateľnej vete svätého Jána
Zlatoústeho: Ubi caritas gaudet, ibi
est festivitas – kde sa teší láska, tam
je oslava.“[8]

V bežnom živote je veľa príležitostí
na oslavy, a počas období odpočinku
sa táto dimenzia prejavuje,
pripomínajúc nám šťastie byť
obklopený rodinou. Je to stretnutie s
Bohom a s ostatnými, ktoré nás
napĺňa a ku ktorému sa môžeme
vracať v intenzívnejších momentoch,
keď nám je ťažké udržať ľudí v centre
pozornosti, pred tlakom práce alebo
zoznamom povinností.

Všetok môj čas je voľný



Možno si s láskou spomíname na
rodinné dovolenky z detstva. Cestu
do dediny alebo návštevu u starých
rodičov. Zmenu prostredia pri
návšteve mora alebo trávení pár dní
v horách. Znovu sa stretnúť s
bratrancom alebo s priateľmi z
každého leta. Možno sme občas
podnikli špeciálnu cestu do iného
mesta, alebo dokonca do inej krajiny,
a uchovali sme si fotografie a
príhody z prežitých dobrodružstiev.

Na ročnej konvivencii môžeme
naraziť na rovnakých ľudí: je to čas
na opätovné stretnutie, aktualizáciu,
výmenu zážitkov a skúseností.
Niekedy môžeme mať príležitosť
cestovať do zahraničia, spoznať inú
oblasť krajiny, objaviť nové kultúry a
nadviazať kontakt s ľuďmi, ktorí žijú
rovnaké povolanie v odlišnom
kontexte. Takto si postupne
uchovávame spomienky, ktoré nás
obohacujú.



Hovorí sa, že svätý Ján Pavol II. raz
dostal otázku o svojom voľnom čase,
na čo pápež jednoducho odpovedal:
„Všetok môj čas je voľný.“ V Diele, so
slobodou Božích detí, každý z nás je a
sa stáva protagonistom svojho
príbehu, učí sa zladiť aktivitu a
odpočinok, hľadá a osvojuje si
formáciu a prehlbuje svoje vzťahy s
ostatnými.

[1] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 183.

[2] Josef Pieper, El ocio y la vida
intelectual, “¿Qué significa filosofar?”
kap. III.

[3] Cartas II, List nº 6, č. 15a.

[4] Sv. Josemaría, Brázda, č. 470.

[5] Sv. Josemaría, Cesta, č. 357.



[6] Pápež František, Audiencia, 5-
IX-2018.

[7] Tamtiež.

[8] Josef Pieper, Una teoría de la fiesta,
kap. III.

Teresa Gómez

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/odpocinok-bozich-deti-o-
rocnych-formacnych-konvivenciach/

(23.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/odpocinok-bozich-deti-o-rocnych-formacnych-konvivenciach/
https://opusdei.org/sk-sk/article/odpocinok-bozich-deti-o-rocnych-formacnych-konvivenciach/
https://opusdei.org/sk-sk/article/odpocinok-bozich-deti-o-rocnych-formacnych-konvivenciach/

	Odpočinok Božích detí: o ročných formačných konvivenciách

