
opusdei.org

Objať svet v
modlitbe (Žalm 2)

Uvažovanie o Božom synovstve
tvorí základ celej spirituality
Opus Dei. V tomto článku sa
píše o Žalme 2 v živote svätého
Josemaríu.

11.11.2023

V Jeruzaleme sa nehovorí o ničom
inom, hoci len šeptom, polohlasom,
aby nevzbudili podozrenie
náboženských autorít. Ale je to
nepopierateľná skutočnosť a každý ju
videl: ochrnutý od narodenia, ktorý
roky žobral almužnu pri bráne



chrámu zvanej Krásna, vstúpil na
vlastných nohách, poskakoval a jasal,
oslavoval Boha a sprevádzali ho
dvaja rybári z Galiley, nasledovníci
Nazaretského (porov. Sk 3, 1 - 10).
Učeníkov Petra a Jána po zázračnom
uzdravení zatkol náčelník chrámovej
stráže a saduceji. Uvádza sa, že po
skrátenom súdnom konaní a po
zákaze povedať čo i len jedno slovo
alebo učiť v Ježišovom mene boli
prepustení na slobodu (porov. Sk 4, 1
- 21).

Podľa Skutkov apoštolov sa Peter a
Ján hneď po prepustení z väzenia
stretli s bratmi a povedali im všetko,
čo sa stalo. „Keď ich vypočuli,
jednomyseľne pozdvihli hlas k Bohu
a hovorili: ,Pane, ty si stvoril nebo a
zem i more a všetko, čo je v nich. Ty si
skrze Ducha Svätého ústami svojho
služobníka, nášho otca Dávida,
povedal:,Prečo sa búria pohania?
Prečo národy snujú plány daromné?
Povstávajú pozemskí králi a vladári



sa spolčujú proti Pánovi a proti jeho
Pomazanému.‘ V tomto meste sa
naozaj spolčili Herodes a Poncius
Pilát s pohanmi a s izraelským ľudom
proti tvojmu svätému Služobníkovi
Ježišovi, ktorého si pomazal, aby
vykonali všetko, čo tvoja ruka a vôľa
vopred určili, že sa má stať. A teraz,
Pane, pozri na ich hrozby a daj, aby
tvoji služobníci hlásali tvoje slovo so
všetkou odvahou. Vystri svoju ruku,
aby sa skrze meno tvojho svätého
Služobníka Ježiša diali uzdravenia,
znamenia a divy‘“ (Sk 4, 24-30).

Prví kresťania sa nielen spoločne
modlili a neochabovali, ale aj
vyznávali Boha ako Stvoriteľa.
Splnenie Písma nevidia len v
Kristovom živote, ale aj v živote
prvotného spoločenstva, ktoré trpelo
hrozbami, ako im to vopred ohlásil
Ježiš. A zďaleka sa nenechávajú
odradiť, ale dôverujú, že Boh z
takýchto situácií prináša dobro.



Rodiaca sa Cirkev rástla
prostredníctvom apoštolského
kázania a od začiatku mala
univerzálny charakter. Súbežne s
krstami a obráteniami však vznikali
aj ťažkosti. „Tvárou v tvár
prenasledovaniam, ktoré trpeli kvôli
Ježišovi, spoločenstvo nielenže
nepodľahlo panike a nebolo
rozdelené, ale zostalo hlboko
zjednotené v modlitbe, aby ako jeden
človek vzývalo Pána“[1]. Prvotné
kresťanské spoločenstvo sa nebojí
vonkajších hrozieb, pretože si je
vedomé konca svojho Majstra a toho,
ako po kríži nasledovalo vzkriesenie.
Prosí len o to, aby mohlo v úplnej
slobode ohlasovať Božie slovo: „Prosí,
aby nestratilo odvahu viery, odvahu
ohlasovať vieru“[2].

Základ všetkého

V modlitbe týchto učeníkov je
prítomný Žalm 2, ktorý sa v
hebrejskej tradícii číta spolu so



Žalmom 1 a spolu s ním tvorí
predslov k ostatným 148 žalmom. Je
to jeden z takzvaných kráľovských
alebo mesiášskych žalmov, podobne
ako Žalm 45, Žalm 89 a Žalm 110.
Žalm 2 sa medzi nimi vyznačuje tým,
že v súlade s Pánovým prísľubom
Dávidovi – „budem mu otcom a on
mi bude synom“ (2 Sm 7, 14) -
ohlasuje túto jedinečnú výsadu
Dávidovej dynastie: v okamihu
prijatia pomazania v Jeruzaleme je
nový kráľ prijatý Bohom za jeho
syna. Toto synovstvo kráľa sa naplno
uskutočňuje v Ježišovi, kráľovi
Izraela, synovi Dávidovom a
jednorodenom Synovi Božom. Preto
sa v Novom zákone cituje sedemkrát
(porov. Lk 3, 22; Sk 4, 25 - 26; 13, 33;
Heb 1, 5; 5, 5; Zj 2, 27; 19, 15). Tento
text, ktorý utešoval kresťanov prvej
hodiny, sprevádza Cirkev aj naďalej.
Je to modlitba, ktorá vzbudzuje
dôveru v Božiu moc a v ušiach nám
znie povzbudivé vyhlásenie: „Ty si



môj syn, ja som ťa dnes splodil“ (Ž 2,
v. 7).

Uvažovanie o Božom synovstve -
adoptívnom synovstve, ktorým
Kristus, prostredníctvom milosti,
spravil účastným každého
pokrsteného človeka - tvorí základ
celej spirituality Opus Dei[3]. Toto dal
Boh pochopiť svätému Josemaríovi
16. októbra 1931[4], keď sa na ulici
presúval z jedného bodu mesta na
druhý v električke a pritom
vykonával takú bežnú činnosť, ako je
čítanie novín: „Mal som najvyššiu
modlitbu (...) keď som išiel v
električke a potom som blúdil
ulicami Madridu a kontemploval túto
úžasnú skutočnosť: Boh je môj Otec.
Viem, že bez toho, aby som si mohol
pomôcť, som si neustále opakoval: 
Abba, Pater! Asi ma považovali
okoloidúci za blázna“[5]. A v jednej
meditácii v roku 1954 poznamenal:
„Je to možno najvyššia modlitba,
ktorú mi Boh dal. To bol pôvod



Božieho synovstva, ktoré prežívame
v Opus Dei“[6].

Po rokoch, keď otvoril svoje srdce v
Božej prítomnosti, spomínal na túto
scénu a ukázal, že táto spomienka
zostala veľmi živá: „Keď mi Pán dal
tie rany, v 1931, nechápal som to. A
zrazu, uprostred tej veľkej horkosti,
tie slová: ,Ty si môj syn, ty si Kristus.
Ty si môj syn, ty si Kristus. A ja som
mohol len opakovať: Abba, Pater,
Abba, Pater, Abba, Abba, Abba, Abba,
Abba“[7].

Krátko po 16. októbri 1931, aby
podporil tohto synovského ducha,
náš Otec navrhol, aby jeho duchovné
deti každý utorok recitovali druhý
žalm a aby sa pokúsili zastaviť a
rozjímať nad týmto textom v
poobedňajšej modlitbe v ten deň.
Spočiatku dokonca uvažoval o tom,
že z neho urobí hymnus Diela, a
podnikli sa rôzne kroky na
zhudobnenie slov, ale nakoniec túto



myšlienku zavrhol[8]. Vysvetlenie
tohto zvyku možno nájsť v okružnom
liste, ktorý napísal členom Diela na
konci španielskej občianskej vojny,
24. marca 1939: „Každý utorok, po
tom, čo každý vzýva svojho svätého
anjela strážcu s prosbou, aby ho
sprevádzal v modlitbe, pobozká
ruženec na dôkaz lásky k Panne
Márii a na znak toho, že modlitba je
našou najúčinnejšou zbraňou. Potom
prednesie Žalm 2 v latinčine.
Odporúčam vám, aby ste s použitím
španielskeho prekladu použili tento
text na rozjímanie v utorok večer. A
po modlitbe dobre pochopíte, prečo
práve toto zvolanie zaznieva na zemi
a stúpa k nebu pred začiatkom
našich veľkých bojov a aj vždy“[9].

Žiaden priestor na znechutenie

Ako všetko, čo nesie pečať Božieho, aj
Dielo urobilo svoje prvé kroky v
nepriaznivých podmienkach. Zrod
Opus Dei sa zhodoval s ťažkými



chvíľami v dejinách ľudstva: v roku
1928, desať rokov po skončení prvej
svetovej vojny, sa na Západe črtala
ťažká hospodárska kríza a začínajúce
európske totality predznamenávali
znepokojujúcu panorámu, ktorá
mala viesť ku globálnej vojne s ešte
katastrofálnejšími dôsledkami.
Situácia v Španielsku nebola o nič
lepšia: politický režim bol nestabilný
a hospodárska a sociálna situácia
bola pre väčšinu obyvateľstva neistá.

V meditácii, ktorú Otec predniesol
14. februára v Ríme, sa zamyslel nad
týmito skutočnosťami a zostupujúc
ku konkrétnym okolnostiam každého
z nás nás povzbudil: „Aj súčasná
situácia je ťažká. Vždy budú existovať
ťažkosti, či už v apoštolskej alebo
osobnej práci, ale nesmieme sa
zľaknúť, a už vôbec nie odradiť alebo
znechutiť, či už ťažkosťami v Diele,
alebo tými, s ktorými sa každý z nás
stretáva vo svojom osobnom živote, v



apoštolskej práci alebo vo svojej
práci“[10].

„Cesta každého kresťana, každého
človeka, nie je jednoduchá“, napísal
svätý Josemaría. A dodal: „Iste, sú
obdobia, keď sa zdá, že všetko
vychádza podľa našich
predpokladov, no obvykle trvajú len
krátko. Žiť znamená čeliť ťažkostiam,
cítiť v srdci radosť i nechuť; a v tejto
kováčskej vyhni môže človek
postupne nadobudnúť statočnosť,
trpezlivosť, veľkodušnosť a
vyrovnanosť“[11].

Svet ako dedičstvo

„V modlitbe Žaltára je svet vždy
prítomný“[12]. Celé dejiny ľudstva a
cesta každého životopisu s jeho
vzostupmi a pádmi nachádzajú svoj
tep v tejto knihe múdrosti. Žalmy
„otvárajú horizont Božiemu pohľadu
na dejiny“[13]. Každý utorok, keď
recitujeme tento biblický text,
môžeme uvažovať o tom, čo sa



uvádza v ôsmom verši: „Žiadaj odo
mňa a dám ti národy za dedičstvo a
končiny zeme za vlastníctvo“. Svet
máme ako svoje dedičstvo. Preto nič,
čo sa v ňom deje, nemôže byť cudzie
nášmu srdcu: „Človek alebo
spoločnosť, ktorá nereaguje na ťaživé
problémy a nespravodlivosť a
nesnaží sa ich zmierniť, nie je ani
človekom a ani spoločnosťou podľa
miery lásky Kristovho Srdca“[14].

Otec nás často vyzýva, aby sme sa
cítili blízko všetkého, čo sa deje,
najmä keď počujeme o bolestných
udalostiach, ako sú vojny, epidémie
alebo katastrofy: „Všetko je naše,
všetko je naše. A to nás nepohne k
skľúčenosti, ale k modlitbe, k
zintenzívneniu nášho spojenia s
Pánom, k zintenzívneniu našej túžby
po dušiach, k zadosťučineniu, k
modlitbe.... A vždy s radosťou, bez
straty nádeje, s vedomím, že vždy
budeme mať veľkú zbraň modlitby.
Veľkú zbraň práce premenenú na



modlitbu. Veľkú zbraň Deus
nobiscum, pretože Boh je vždy s
nami“[15].

V živote svätého Josemaríu
nachádzame príklad. Tí, ktorí s ním
žili, si pamätajú, že keď videl správy
alebo dostal správy o nejakej
prírodnej katastrofe, bol dojatý a
modlil sa k Bohu za postihnutých
ľudí. Takisto sa dokázal radovať a byť
dojatý z ľudského pokroku a
technických vymožeností svojej doby.
Veď nielen nešťastia, ale aj všetky
dobré veci na svete sú nám vlastné.

***

Modlitba prvých učeníkov je vzorom,
ako sa vyrovnať s neúspechmi alebo
nepochopením. „Aj my,“
povzbudzuje nás Benedikt XVI,
„musíme vedieť vniesť udalosti nášho
každodenného života do našej
modlitby, hľadať ich hlbší zmysel. A
tak ako prvé kresťanské
spoločenstvo, aj my, keď sa necháme



osvietiť Božím slovom,
prostredníctvom rozjímania nad
Svätým písmom sa môžeme naučiť
vidieť, že Boh je prítomný v našom
živote, prítomný aj a práve v ťažkých
chvíľach, a že všetko - aj
nepochopiteľné veci - je súčasťou
vyššieho plánu lásky, v ktorom
konečné víťazstvo nad zlom, nad
hriechom a nad smrťou je skutočne
víťazstvom dobra, milosti, života,
Boha“[16].

Tvárou v tvár tým, ktorí by chceli
potlačiť ohlasovanie Krista, alebo
tvárou v tvár našej vlastnej
obmedzenosti je odpoveďou dôvera v
Boha, ktorý nás napĺňa nádejou a
umožňuje nám pozerať sa na svet s
hlbokým optimizmom, s vedomím, že
je vždy na našej strane: „Veď ja som
ustanovil svojho kráľa na svojom
svätom vrchu Sione“ (Ž 2, 6). Preto sa
táto modlitba končí výzvou k
blaženosti, k šťastiu: „Blahoslavení sú
všetci, čo do neho vkladajú svoju



dôveru“. Ozýva sa v tomto bode 
Cesty: „Dôveruj vždy svojmu Bohu. —
On bitky nikdy neprehráva“[17].

[1]. Benedikt XVI, Audiencia, 18-
IV-2012.

[2]Ibid.

[3] Porov. Svätý Josemaría, Ísť s
Kristom, historicko-kritická edícia
pripravená Antoniom Aranda, Rialp,
2013, bod 64b, s. 411.

[4] Porov. Svätý Josemaría,
Poznámky, 16-X-1931, bod 334.

[5] Svätý Josemaría, Inštrukcia,
V-1935/14-IX-1950, bod 22, poznámka
28.

[6] Svätý Josemaría, Meditácia, 15-
IV-1954.

[7] Svätý Josemaría, Meditácia, 28-
IV-1963 (citované v diele F. Ocáriz, 
Naturaleza, gracia y gloria, s. 180).



[8] Porov. J. L. González Gullón, DYA.
La academia y residencia en la
historia del Opus Dei (1933-1939),
Rialp, 2016, poznámka pod čiarou
číslo 1590.

[9] Svätý Josemaría, List, 24-III-1939.

[10] Od Otca, Meditácia, 14-II-2023.

[11] Svätý Josemaría, Boží priatelia,
bod 77.

[12] František, Audiencia, 21-X-2020.

[13] Ibid.

[14] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom,
bod 167.

[15] Od Otca, Meditácia, 14-II-2023.

[16] Benedikt XVI, Audiencia, 18-
IV-2012.

[17] Svätý Josemaría, Cesta, bod 733.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/objat-svet-v-modlitbe-
zalm-2/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/objat-svet-v-modlitbe-zalm-2/
https://opusdei.org/sk-sk/article/objat-svet-v-modlitbe-zalm-2/
https://opusdei.org/sk-sk/article/objat-svet-v-modlitbe-zalm-2/

	Objať svet v modlitbe (Žalm 2)

