
opusdei.org

Nikodém: „Ako sa
môže človek narodiť,
keď je už starý?“ (Jn
3,4)

Katechéza o starobe (13): Pri
generálnej audiencii v stredu 8.
júna v katechéze o hodnote
staroby sa Svätý Otec zameral
na novozákonnú postavu
Nikodéma a jeho dialóg s
Ježišom o „narodení sa zhora“.

26.01.2023

Úvodom ku katechéze bolo čítanie z
Jánovho evanjelia:



„Ježiš mu odpovedal: Veru, veru,
hovorím ti: Ak sa niekto nenarodí
zhora, nemôže uzrieť Božie
kráľovstvo. Nikodém mu vravel: Ako
sa môže človek narodiť, keď je už
starý? Azda môže druhý raz vojsť do
lona svojej matky a narodiť sa? Ježiš
odpovedal: Veru, veru, hovorím ti: Ak
sa niekto nenarodí z vody a z Ducha,
nemôže vojsť do Božieho kráľovstva.
Čo sa narodilo z tela, je telo, a čo sa
narodilo z Ducha, je Duch.“ (Jn 3,3-6)

Drahí bratia a sestry, dobré ráno!

Medzi najvýznamnejšie postavy
starých ľudí v evanjeliách patrí
Nikodém – jeden zo židovských
vodcov –, ktorý chcel spoznať Ježiša,
ale prišiel za ním tajne v noci (porov.
Jn 3, 1-21). V Ježišovom rozhovore s
Nikodémom sa objavuje jadro
Ježišovho zjavenia a jeho
spásonosného poslania, keď hovorí:
„Veď Boh tak miloval svet, že dal
svojho jednorodeného Syna, aby



nezahynul nik, kto v neho verí, ale
aby mal večný život“ (v. 16).

Ježiš hovorí Nikodémovi, že na to,
aby človek „uzrel Božie kráľovstvo“,
musí sa „narodiť zhora“ (porov. v. 3).
Nejde o to, aby sme sa znovu
narodili, aby sme zopakovali svoj
príchod na svet v nádeji, že nová
reinkarnácia nám znovu otvorí
možnosť lepšieho života. Toto
opakovanie je nezmyselné. Naopak,
vyprázdnilo by každý význam
prežitého života, vymazala by ho,
akoby to bol neúspešný experiment,
zaniknutá hodnota, prázdnota na
zahodenie. Nie, toto nie je to
narodenie sa znova, o ktorom hovorí
Ježiš: ide o niečo iné. Tento život je v
Božích očiach vzácny: identifikuje
nás ako stvorenia, ktoré Boh nežne
miluje. „Narodenie sa zhora“, ktoré
nám umožňuje „vstúpiť“ do Božieho
kráľovstva, je zrodom v Duchu,
prechodom cez vody do zasľúbenej
zeme stvorenia zmiereného s Božou



láskou. Je to znovuzrodenie zhora,
Božou milosťou. Nie je to opätovné
fyzické narodenie.

Nikodém nerozumie tomuto
narodeniu a argumentuje starobou
na dôkaz jeho nemožnosti: ľudská
bytosť nevyhnutne starne, sen o
večnej mladosti sa natrvalo vzďaľuje,
zostarnutie čaká každého
narodeného v čase. Ako si možno
predstaviť údel v podobe narodenia?
Takto uvažuje Nikodém a
nenachádza spôsob, ako chápať
Ježišove slová. Toto znovuzrodenie,
čo je to?

Nikodémova námietka je pre nás
veľmi poučná. Vo svetle Ježišových
slov ju totiž môžeme premeniť na
objavenie poslania vlastného
starobe. V skutočnosti staroba
nielenže nie je prekážkou pre
narodenie sa zhora, o ktorom hovorí
Ježiš, ale stáva sa vhodným časom na
osvetlenie tejto veci a vyslobodenie



sa z omylu o strate nádeje. Naša doba
a kultúra, ktorá vykazuje
znepokojujúcu tendenciu považovať
narodenie dieťaťa za záležitosť čisto
biologickej produkcie a reprodukcie
ľudskej bytosti, pestujú potom mýtus
večnej mladosti ako zúfalú
posadnutosť neporušiteľným telom.
Preto sa starobou v mnohých
ohľadoch opovrhuje. Pretože nesie
nezvratný dôkaz o rozlúčení sa s
týmto mýtom, ktorý by nás chcel
vrátiť do materského lona, aby sme
boli navždy telom mladí.

Pre technológiu je tento mýtus
atraktívnym vo všetkých smeroch: v
očakávaní, že porazíme smrť,
môžeme telo udržiavať pri živote
liekmi a kozmetikou, ktoré
spomaľujú, skrývajú, posúvajú
starobu. Samozrejme, byť fit je jedna
vec a druhá vec je živenie mýtu.
Nemožno však poprieť, že pletenie si
týchto dvoch pojmov vytvára zmätok
v našej mysli. Zamieňanie si



blahobytu so živením mýtu o večnej
mladosti. Toľko sa robí pre to, aby
sme znovu získali mladosť: toľko
maskovania, toľko chirurgických
operácií, aby sme vyzerali mlado.
Prichádzajú mi na myseľ slová jednej
múdrej talianskej herečky [Anny]
Magnaniovej, keď jej povedali, že jej
musia odstrániť vrásky. Ona na to:
„Nie, nedotýkajte sa ich! Toľko rokov
trvalo, kým som ich získala:
nedotýkajte sa ich!“ Je to tak, vrásky
sú symbolom skúsenosti, symbolom
života, symbolom zrelosti, symbolom
prekonanej cesty. Neodstraňujte ich,
aby ste sa stali mladými, avšak
mladými len tvárou: dôležitá je celá
osobnosť, dôležité je srdce, a srdce
zostáva s tou mladosťou dobrého
vína, ktoré čím je staršie, tým je
lepšie.

Život v smrteľnom tele je krásna
„nedokončenosť“: ako niektoré
umelecké diela, ktoré majú práve vo
svojej nedokončenosti jedinečné



čaro. Pretože život tu dole je
„iniciácia“, nie zavŕšenie:
prichádzame na svet práve takto, ako
reálni ľudia, ako osoby postupujúce
vo veku, ale vždy skutočné. Život v
smrteľnom tele je však príliš malý
priestor a čas na to, aby sme si
zachovali a naplnili najcennejšiu časť
našej existencie v čase tohto sveta.
Viera, ktorá prijíma evanjeliové
ohlasovanie Božieho kráľovstva, ku
ktorému sme určení, má mimoriadny
prvý účinok, hovorí Ježiš. Umožňuje
nám „uzrieť“ Božie kráľovstvo.
Stávame sa schopnými skutočne
vidieť mnohé znaky približovania sa
naplnenia našej nádeje v to, čo v
našom živote nesie znak určenia pre
Božiu večnosť.

Sú to znamenia evanjeliovej lásky,
ktoré v mnohých ohľadoch Ježiš
osvetľuje. A ak ich môžeme „uzrieť“,
môžeme aj „vstúpiť“ do kráľovstva
tým prechodom Ducha cez vodu,
ktorý znovuzrodzuje.



Staroba je stav, dopriaty mnohým z
nás, v ktorom si zázrak tohto
narodenia sa zhora môžeme dôverne
osvojiť a urobiť ho vierohodným pre
ľudské spoločenstvo:
nesprostredkúva nostalgiu za
narodením v čase, ale lásku ku
konečnému cieľu. Z tohto pohľadu
má staroba jedinečnú krásu:
kráčame k večnosti. Nikto sa nemôže
vrátiť do materského lona, dokonca
ani do jeho technologickej a
konzumistickej náhrady. Z toho
neplynie múdrosť, nepredstavuje to
zavŕšenú cestu, je to umelé. Bolo by
to smutné, aj keby to bolo možné.
Starý človek kráča vpred, starý
človek kráča k cieľu, k Božiemu nebu,
starý človek kráča so svojou
múdrosťou, akú zakúsil behom
života. Staroba je preto osobitným
časom na oslobodenie budúcnosti od
technokratickej ilúzie biologického a
robotického prežitia, ale
predovšetkým preto, že nás otvára



nežnosti stvoriteľského a plodiaceho
Božieho lona.

Tu by som rád zdôraznil toto slovo:
nežnosť starých ľudí. Pozorujte
dedka alebo babičku, ako pozerajú
na svoje vnúčatá, ako ich pohladia: je
to neha slobodná od všetkých
ľudských skúšok, ktorá v ľudských
skúškach zvíťazila a je schopná
slobodne rozdávať lásku, láskyplnú
blízkosť človeka k ostatným. Táto
nežnosť otvára dvere k pochopeniu
Božej nežnosti. Nezabúdajme, že Boží
Duch je blízkosť, súcit a neha. Boh je
taký, vie pohladiť. A staroba nám
pomáha pochopiť tento Boží rozmer,
ktorým je neha. Staroba je osobitný
čas na vymanenie budúcnosti z
technokratickej ilúzie, je to čas Božej
nežnosti, ktorá tvorí, vytvára cestu
pre nás všetkých. Nech nám Duch
Svätý dá nanovo otvoriť túto
duchovnú – a kultúrnu – misiu
staroby, ktorá nás zmieruje
narodením sa zhora. Keď takto



uvažujeme o starobe, povieme si:
Ako je to možné, že táto kultúra
skartovania rozhoduje o skartovaní
starých ľudí, považujúc ich za
neužitočných? Starí ľudia sú poslami
budúcnosti, starí ľudia sú poslami
nežnosti, starí ľudia sú poslami
múdrosti prežitého života.
Napredujme a hľaďme a starých ľudí.

(Preložila: Slovenská redakcia
Vatikánskeho rozhlasu – Vatican
News)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/nikodem-ako-sa-moze-
clovek-narodit-ked-je-uz-stary-jn-3-4/

(28.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/nikodem-ako-sa-moze-clovek-narodit-ked-je-uz-stary-jn-3-4/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nikodem-ako-sa-moze-clovek-narodit-ked-je-uz-stary-jn-3-4/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nikodem-ako-sa-moze-clovek-narodit-ked-je-uz-stary-jn-3-4/

	Nikodém: „Ako sa môže človek narodiť, keď je už starý?“ (Jn 3,4)

