
opusdei.org

Niečo veľké a nech je
to láska (XI): Plody
rodiace sa z vernosti

Vedomie, že sme stále v Božej
prítomnosti, v nás živí nádej. Z
nej potom ako pramene
vyvierajú radosť a pokoj, ktoré
robia plodným náš život aj život
ľudí okolo nás.

15.02.2024

Kniha žalmov začína chválou
plodnosti tých, ktorí sú verní Bohu a
jeho zákonu a ktorí sa nenechajú
strhnúť zmätkom šíreným



páchateľmi neprávosti: „Je ako strom
zasadený pri vode, čo prináša ovocie
v pravý čas a jeho lístie nikdy
nevädne; darí sa mu všetko, čo
podniká.“ (Ž 1,3). Toto učenie
môžeme v Biblii nájsť opakovane:
„statočný človek bude veľmi
požehnávaný“ (Prís 28,20), „kto seje
spravodlivosť, (získava) opravdivú
odmenu“ (Prís 11,18). Všetky Božie
diela sú plodné, rovnako ako životy
tých, ktorí odpovedajú na jeho
volanie. Pán to pripomenul
apoštolom pri poslednej večeri: „Ja
som si vyvolil vás a ustanovil som
vás, aby ste išli a prinášali ovocie a
aby vaše ovocie zostalo“ (Jn 15,16).
Jedinú vec, ktorú Pán žiada, je, aby
sme s ním zostávali spojení ako
ratolesti na viničnom kmeni, lebo
„kto ostáva vo mne a ja v ňom,
prináša veľa ovocia“ (Jn 15,5).

V priebehu storočí sa svätci mohli
opakovane tešiť dôkazom Božej
štedrosti. Napríklad sv. Terézia



napísala: „Jeho veličenstvo nemá iste
vo zvyku zle platiť za ubytovanie, ak
tí, ktorí ho prijímajú, sú
pohostinní.“[1] Tým, ktorí sú mu
verní, vrelými slovami sľúbil, že ich
privíta vo svojom kráľovstve:
„Správne, dobrý a verný sluha; bol si
verný nad málom, ustanovím ťa nad
mnohým: vojdi do radosti svojho
pána“ (Mt 25,21). Boh však nečaká na
to, až jeho deti prídu do raja, aby ich
odmenil, ale už v tomto živote ich
zahŕňa požehnaním a uvádza ich do
božskej radosti, dá z nich vzísť plody
svätosti a cností a tiež dá, aby človek
vydal zo seba to najlepšie na základe
toho, čím bol Bohom obdarovaný.
Pritom nám pomáha príliš sa
neznepokojovať vlastnou krehkosťou
a stále viac dôverovať v jeho
všemohúcnosť. Pán tiež skrze svoje
verné deti požehnáva aj ľudí okolo
nich. Boh sa z takých vecí teší: „Môj
Otec je oslávený tým, že prinášate
veľa ovocia a stanete sa mojimi
učeníkmi“ (Jn 15,8).



Teraz si poďme pripomenúť, aké
plody prináša naša vernosť v našom
živote, ako aj v živote druhých. Nech
nás tieto plody, ktoré sú dôsledkom
našej vernosti, a aj mnoho ďalších,
ktoré sú známe iba Bohu, povzbudia
k tomu, aby sme nikdy nestrácali
vďačnosť voči Bohu za jeho
starostlivosť a blízkosť! Aj takto sa
môžeme naučiť čoraz viac radovať z
tejto lásky.

Raj v nás

Niekoľko týždňov predtým, ako sv.
Josemaría odišiel do neba, povedal
skupine svojich synov: „Pán chcel v
nás uložiť nesmierne hodnotný
poklad. […] V nás prebýva Boh, náš
Pán, v celej svojej veľkosti. V našich
srdciach sa teda nachádza raj.“[2]
Pán to sľúbil apoštolom: „Kto ma
miluje, bude zachovávať moje slovo a
môj Otec ho bude milovať; prídeme k
nemu a urobíme si uňho
príbytok“ (Jn 14,23). To je



najdôležitejší dar, ktorý nám Boh
ponúka: svoje priateľstvo a svoju
prítomnosť v nás.

Každý deň môžeme v modlitbe
nazerať obnoveným pohľadom na
skutočnosť, že Boh je v nás prítomný,
a uchovávať si túto skutočnosť v
pamäti. Potom sa plní úžasu a
vďačnosti budeme ako dobrí synovia
snažiť opätovať nesmiernu lásku,
ktorú má Boh k nám. A tak Pán
„nezostupuje z neba každý deň, aby
zostal v zlatom cibóriu, ale aby tu
našiel iné nebo, ktoré je mu
nekonečne drahšie ako to
predchádzajúce: nebo v našej duši,
ktorá je stvorená na jeho obraz a je
živým chrámom najdrahšej Trojice“.
[3] Už len vďaka tomuto Božiemu
daru sa môžeme cítiť nekonečne
odmenení a môžeme si tiež byť istí
radosťou, ktorú robíme Bohu svojou
vernosťou.



Keď prídu fyzické či morálne skúšky
a dostaví sa únava, keď na nás
dopadnú ťažkosti, prišiel čas na to,
aby sme si pripomenuli ešte raz, že
„ak Boh prebýva v našej duši, všetko
ostatné, akokoľvek dôležitým by sa
zdalo byť, je nepodstatné a
pominuteľné, kdežto my v Bohu sme
to, čo je trvalé“.[4] Istota, že Boh je so
mnou, vo mne a že ja som v ňom
(porov. Jn 6,56), je zdrojom vnútornej
istoty a nádeje, ktoré nie sú ľudsky
vysvetliteľné. Táto istota nás robí
čoraz jednoduchšími – ako deti – a
dáva nám široký a dôverčivý pohľad,
vnútorný pokoj a radosť. Z hĺbky
duše teda vychádzajú radosť a mier,
ako ovocie prirodzene sa rodiace z
vernosti a sebadarovania. Toto
ovocie je také dôležité a má takú
evanjelizačnú silu, že svätý
Josemaría oň prosil Pána každý deň
pri svätej omši, a to ako pre seba, tak
aj pre svoje dcéry a synov.[5]



V nás je raj, ktorý musíme šíriť všade
okolo seba: v svojich domovoch, na
pracovisku, pri odpočinku či
stretnutiach s priateľmi… „V
súčasnosti často zažívame
nedostatok pokoja vo vzťahoch, v
práci, v rodinnom živote…, je teda
stále viac potrebné, aby sme my
kresťania stále boli, ako povedal sv.
Josemaría, rozsievači pokoja a
radosti“.[6] Zo skúsenosti vieme, že
tento pokoj a radosť nie sú iba
ľudské. Preto sa budeme usilovať o
uchovanie si Božej prítomnosti v
srdci, aby nás on naplnil svojimi
darmi a my sme ich tak mohli
odovzdávať ľuďom okolo seba.
Účinok tejto jednoduchej sejby je
zaručený, hoci jej účinnosť je
nevyspytateľná: „Pokoj vo svete
možno viac závisí od nášho
osobného odhodlania, aby sme boli
vždy láskaví, vedeli odpúšťať a boli
menej zameraní na seba, než od
akýchkoľvek kľúčových vyjednávaní
medzi štátmi.“[7]



Pevné a milosrdné srdce

Keď dovolíme, aby sa v nás Božia
prítomnosť zakorenila a vydala plody
– a v tom určitým spôsobom spočíva
vernosť –, postupne získavame 
vnútornú vytrvalosť, ktorá nám
časom umožní zostať trpezliví a
pokojní v ťažkostiach, v
nepredvídaných udalostiach a
nepríjemných situáciách, pri
vlastných aj cudzích obmedzeniach.
Svätý Ján Mária Vianney hovorieval
„naše nedostatky sú zrnká piesku
vedľa veľkej hory Božieho
milosrdenstva“.[8]

Toto presvedčenie nám umožňuje
čoraz viac reagovať tak, ako Boh
reaguje na tých istých ľudí a
okolnosti, s jemnosťou a
milosrdenstvom, bez toho, aby nás
rozladilo, keď nespĺňajú naše
okamžité očakávania a nekonajú tak,
ako je nám po chuti. V podstate
zisťujeme, že všetky udalosti sú



nejakým spôsobom „prostriedkami
Božej vôle a musia byť prijímané s
úctou a láskou, s radosťou a
pokojom“.[9] Týmto spôsobom sa pre
nás modlitba postupne stáva
jednoduchšou, sme chápavejší a
ľahšie odpúšťame podľa vzoru toho,
ako koná Pán. Tiež rýchlejšie znovu
nadobúdame pokoj v prípade, že sme
ho predtým stratili.

Občas sa nám chyby niektorých
blížnych zdajú odsúdeniahodné a v
rozhorčení voči tým, ktorí úmyselne
páchajú zlo, môžeme mať pocit, že
vôľa zostávať pokorní a milosrdní je
znakom bojazlivosti. Spomeňme si
však, že Ježiš karhá apoštolov, keď
mu radia, aby zoslal na Samaritánov,
ktorí ho neprijali, trest z neba (Lk
9,55). „Programom kresťana –
programom milosrdného
Samaritána, programom Ježiša – je
srdce, ktoré vidí. Také srdce vidí, kde
je potreba lásky a podľa toho
koná.“[10] Náš zhovievavý a



milosrdný prístup a to, že sa
nerozhneváme a nesťažujeme v
prípade, že nastane protivenstvo, sa
tak stane balzamom, ktorým Boh
„uzdravuje skľúčených srdcom a
obväzuje ich rany“ (Ž 147,3) a robí
tak cestu obrátenia znesiteľnejšou.

Účinnosť, ktorú si ani nedokážeme
predstaviť

Vytvoriť si dobrý imidž a profil na
sociálnych sieťach je v dnešnej dobe
často nevyhnutné na to, aby sa
človek presadil či už na daných
sociálnych sieťach alebo vo svete
práce. Ak však stratíme z dohľadu to,
že žijeme v Bohu a že on „je neustále
pri nás“,[11] táto naša snaha sa môže
nenápadne zmeniť na posadnutú
túžbu po prijatí, uznaní, lajkoch či
dokonca po obdive. Takto môžeme
zakúšať neustálu túžbu overovať si
hodnotu a dôležitosť všetkého, čo
robíme a hovoríme.



Táto dychtivosť po uznaní a po tom,
aby druhí ľudia hmatateľne potvrdili
našu hodnotu, odráža hlbokú
pravdu, aj keď nesprávnym
spôsobom. Každý z nás má totiž
veľkú hodnotu, a to takú, že Boh
chcel dať svoj život za každého z nás.
Ľahko sa nám však môže stať, že sa
tejto lásky a uznania, ktoré môžeme
iba prijímať ako dar, začneme
rôznymi nenápadnými spôsobmi
dožadovať. 

Možno práve preto nám chcel Pán
prostredníctvom svojich
blahoslavenstiev odovzdať tieto
ponaučenia: „Dajte si pozor a
nekonajte svoje dobré skutky pred
ľuďmi, aby vás obdivovali, lebo
nebudete mať odmenu u svojho Otca,
ktorý je na nebesiach.“ (Mt 6,1). A
ešte radikálnejšie: „Nech nevie tvoja
ľavá ruka, čo robí pravá“ (Mt 6,3).

Ak nechceme skĺznuť do toho, že sa
budeme dožadovať lásky namiesto



toho, aby sme ju prijímali, mali by
sme v sebe pestovať presvedčenie, že
Boh hľadí aj na tie najmenšie detaily
nášho života s láskou – lebo láska je v
detailoch. „Ak chceš mať divákov pri
všetkom, čo robíš, už ich máš:
anjelov, archanjelov a dokonca
samého Boha vesmíru.“[12] Človek
potom v duši cíti sebaúctu toho, kto
vie, že má stále spoločnosť a
nepotrebuje vonkajšie dôkazy toho,
že jeho modlitby sú vypočuté a jeho
život je plodný. A to platí stále, či už
sme známi mnohým ľuďom, alebo
sme väčšine ľudí neznámi. Postačí
nám vnímať Boží pohľad na nás a
Ježišove slová, ktoré adresuje
každému z nás: „A tvoj Otec ťa
odmení, lebo on vidí aj v
skrytosti.“ (Mt 6,4).

V tomto zmysle sa môžeme veľa
naučiť z Ježišovho života, ktorý
viedol v ústraní v Nazarete. Tam
strávil najdlhšiu časť svojho
pozemského života. Pod pozorným



pohľadom svojho nebeského Otca,
Panny Márie a svätého Jozefa, Boží
Syn už v tichosti pracoval na
vykúpení ľudstva, a to s nekonečnou
pôsobivosťou. Málokto si ho všímal,
no tam, vo svojej jednoduchej
remeselníckej dielni v malom
galilejskom meste, Boh navždy menil
históriu ľudstva. Aj náš život môže
byť taký plodný ako Ježišov, ak ho
svojím životom ukážeme druhým a
ak mu dovolíme milovať druhých
skrze nás.

Ukrytý v každom svätostánku a v
hĺbke nášho srdca, Boh neustále
premieňa svet. To je dôvod, prečo
naša oddanosť Bohu, v spojení s ním
a ostatnými, nadobúda v
spoločenstve svätých taký účinok,
ktorý si nevieme ani predstaviť, ani
zmerať. „Nevieš, či a do akej miery si
pokročil vo vnútornom živote… —
Prečo o tom rozmýšľaš? — Dôležité je
vytrvať, s roznieteným srdcom vždy
viac prijímať svetlo a rozširovať svoj



obzor…: Horlivo vkladaj do svojej
modlitby naše úmysly a za všetky
pros – aj keď ich ešte nepoznáš..“[13]

Boh je vždy rovnaký

Svätý Pavol nabáda kresťanov k
vernosti a tiež k tomu, aby sa nebáli
ísť proti prúdu a pracovali s
pohľadom upreným na Pána: „A tak,
moji milovaní bratia, buďte pevní,
neochvejní, čoraz horlivejší v
Pánovom diele, veď viete, že vaša
námaha nie je daromná v Pánovi.“ (1
Kor 15,58) Svätý Josemaría opakoval
slová apoštola iným spôsobom: „Ak
ste verní, môžete sa považovať za
víťaza. Vo vašom živote nespoznáte
porážku. Neúspech neexistuje, ak
konáme čestne a s úmyslom plniť
Božiu vôľu. S úspechom alebo bez
neho máme vyhrané, pretože sme
všetku prácu vykonali z lásky.“[14]

Nech je cesta nášho povolania
akákoľvek, môže sa nám stať, že sa
najskôr radostne odovzdávame, no



po určitom čase podľahneme
pokušeniu malomyseľnosti. Vtedy
nám môže napadnúť, že sme doteraz
neboli takí štedrí, alebo že naša
vernosť nevydáva mnoho plodov a že
náš apoštolát nie je dosť účinný.
Preto je dobré si pripomenúť, čo
hovorí Boh: „Nebudú sa nadarmo
ustávať“ (Iz 65,23).

Svätý Josemaría to hovorieval takto:
„Byť svätým znamená byť účinným,
hoci svätý účinnosť ani nevidí, ani z
nej nezbiera plody.“[15] Občas Boh
dovoľuje, aby jeho verní išli počas
svojej práce v ústrety skúškam a
ťažkostiam, aby skrášlil ich dušu a
zjemnil ich srdce. Keď aj napriek
nášmu nadšeniu plynúcemu z toho,
že robíme niečo, čo je Bohu milé,
pocítime skľúčenosť alebo únavu,
neprestávajme pracovať so zmyslom
pre tajomstvo: nezabúdajme, že „táto
plodnosť je často neviditeľná,
nehmatateľná, nedá sa vyjadriť
číslami. Človek vie, že jeho život



prinesie ovocie, ale nenárokuje si
poznať ako, kde ani kedy […] Poďme
ďalej s plným nasadením, ale
dovoľme, aby on zúrodnil naše
námahy, ako sám chce.“.[16]

Pán nás žiada, aby sme sa pri práci
odovzdávali s dôverou v jeho silu a
nespoliehali sa iba na tú našu, aby
sme sa zjednotili s jeho pohľadom a
nevnímali len ten náš, ktorý je
obmedzený. „Keď sa skutočne oddáš
Pánovi, naučíš sa byť spokojný s tým,
čo príde, a nestrácať pokoj, aj keď
úlohy – napriek tomu, že si do nich
vložil všetko úsilie a vhodné
prostriedky – nevyjdú podľa tvojho
očakávania… Pretože sa „spĺňajú“
tak, ako to vyhovuje Bohu, aby sa
splnili.“[17] Vedomie, že Boh môže
všetko a že vidí a dáva hodnotu
všetkému dobru, ktoré konáme, aj
keď sa môže zdať nepatrné a skryté,
nám pomôže „byť si istí a plní
optimizmu v ťažkých chvíľach, ktoré
sa môžu objaviť ako v dejinách sveta,



tak v našom osobnom životnom
príbehu. Boh je stále ten, ktorý je:
všemohúci, nanajvýš múdry,
milosrdný; a v každej chvíli vie zo zla
získať dobro a vie premeniť prehry
na veľké víťazstvá tých, ktorí v neho
dôverujú“.[18]

V rukách Božích žijeme uprostred
sveta ako jeho deti a stávame sa
rozsievačmi pokoja a radosti pre
všetkých, ktorí žijú okolo nás. To je
trpezlivá, remeselná práca, ktorú
Boh koná v našom srdci. Nech
prežiari všetky naše myšlienky a
povedie všetky naše činy. To je to, čo
vykonala Pána Mária, naša Matka,
ktorá sa radovala z veľkých vecí,
ktoré Pán konal v jej živote. Kiež by
sme aj my vedeli hovoriť spolu s ňou
každý deň: Fiat!, „nech sa mi stane
podľa tvojho slova“ (Lk 1,38).

Pablo Edo



[1] Svätá Terézia od Ježiša, Cesta
dokonalosti, kap. 34.

[2] Porov. Salvador Bernal, Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del fundador del
Opus Dei, Rialp, Madrid 1980, s. 361.

[3] Svätá Terézia z Lisieux, Príbeh
mojej duše, kap. 5.

[4] Svätý Josemaría, Boží priatelia, č.
92.

[5] Porov. Javier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá,
Madrid, Rialp 2000, p. 229.

[6] Fernando Ocáriz, Homília, 12.
mája 2017.

[7] Tamtiež.

[8] In G. Bagnard, “El Cura de Ars,
apóstol de la misericordia,” Anuario
de Historia de la Iglesia 19 (2010) s.
246.



[9] Svätý Josemaría, Inštrukcia, máj
1935 — 14. september 1950, č. 48.

[10] Benedikt XVI., encyklika Deus
Caritas est (25. decembra 2005), bod
31.

[11] Svätý Josemaría, Cesta, č. 267.

[12] Svätý Ján Chryzostom, Homílie o
evanjeliu podľa Matúša, 19.2. (PG 57,
275).

[13] Svätý Josemaría, Vyhňa, č. 605.

[14] Svätý Josemaría, A solas con
Dios, n. 314 (AGP, Biblioteca, P10).

[15] Vyhňa, č. 920.

[16] František, apošt. exhort. 
Evangelii gaudium (24. novembra
2013), bod 279.

[17] Svätý Josemaría, Brázda, č. 860.

[18] Don Javier Echevarría, 
Pastiersky list, 4. novembra 2015.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-
laska-xi-plody-rodiace-sa-z-vernosti/

(09.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-xi-plody-rodiace-sa-z-vernosti/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-xi-plody-rodiace-sa-z-vernosti/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-xi-plody-rodiace-sa-z-vernosti/

	Niečo veľké a nech je to láska (XI): Plody rodiace sa z vernosti

