
opusdei.org

Niečo veľké a nech je
to láska (VIII):
Rozhodnem sa
správne?

„V procese rozlišovania
povolania nie sme nikdy sami,
lebo každé povolanie sa rodí a
formuje v Cirkvi.“

14.01.2022

Apoštoli premýšľajú nad Ježišovým
nedávnym stretnutím s bohatým
mladíkom a nad tým, ako sa to
skončilo: mladý muž odišiel smutný
(Mt 19,22). Možno ich znepokojilo,



ako sa Ježiš naňho zahľadel s
bolesťou v očiach: bohatý ťažko vojde
do nebeského kráľovstva. Tak ako aj
pri iných príležitostiach, Peter ako
hovorca všetkých predostiera Pánovi
ich obavy: Pozri, my sme opustili
všetko a išli sme za tebou. Čo z toho
teda budeme mať? Aj Svätý Josemaría
v ťažkom období pre Dielo adresoval
Pánovi ako dobrému priateľovi
podobné slová: „Čo s nami bude? ...
Čo s nami teraz spravíš? Nemôžeš
opustiť tých, ktorí v teba vložili svoju
dôveru!“[1]

Čo so mnou bude?

Začiatok povolania, rovnako ako
začiatok každej cesty, prináša so
sebou prvok neistoty. Ak Boh
dopustí, aby do nášho srdca vstúpil
nepokoj, a keď začneme vnímať, že
by nejaká konkrétna cesta mohla byť
pre nás tá pravá, je prirodzené, že sa
začneme sami seba pýtať: je to tá
správna cesta?



Čo sa skrýva za touto pochybnosťou?
Najskôr treba povedať, že tento
strach je celkom normálny. Strach o
náš život, strach z rozhodnutí:
nevieme, čo nám budúcnosť prinesie,
kam nás táto cesta zavedie, lebo sme
ňou ešte nešli. Táto pochybnosť je
tiež znakom našej túžby urobiť
správne rozhodnutie. Chceme, aby
mal náš život hodnotu, aby po nás
niečo ostalo. Každé veľké a krásne
úsilie od nás vyžaduje to najlepšie, čo
v nás je, a nechceme veci uponáhľať.
No ten najhlbší dôvod je jednoduchší
a zároveň záhadnejší: Boh nás hľadá
a my chceme žiť s ním. Zvyčajne sa
nebojíme Boha, ale bojíme sa samých
seba. Naša vlastná krehkosť v
porovnaní s obrovskou Božou láskou
nás znepokojuje. Myslíme si, že sa jej
nikdy nevyrovnáme.

Keď sa Peter pýta Ježiša „čo s nami
bude“, keď sa svätý Josemaría pýta
Ježiša „čo s nami bude“, keď sa
kresťan pýta Ježiša „čo so mnou



bude“, ak sa vydám touto cestou, ako
Ježiš odpovedá? Ježiš prehovára
priamo k nášmu srdcu a v jeho hlase
počuť radosť a lásku. Hovorí nám, že
každý z nás je Božia stávka a Boh
svoje stávky nikdy neprehráva. Život
v sebe zahŕňa dobrodružstvo, riziko,
hranice, výzvy, úsilie, vyžaduje od
nás, aby sme sa vzdali svojho malého
sveta, ktorý dokážeme ovládať, a aby
sme objavili krásu odovzdania
svojho života niečomu väčšiemu, než
sme my sami, čo naplno zasýti náš
hlad po šťastí. Môžeme si predstaviť
ten dychtivý pohľad v Ježišových
očiach, keď hovorí slová, ktoré
rezonovali a budú rezonovať v
mnohých srdciach: každý, kto pre
moje meno opustí domy alebo bratov
a sestry, alebo otca a matku, alebo
deti, alebo polia, dostane stonásobne
viac a bude dedičom večného života
(Mt 19,29). Boh nikdy nedáva
polovičato.



Nemôžeme však očakávať, že
dostaneme od Boha dokonale jasné
odhalenie jeho plánu, alebo že nám
ho nadiktuje do detailov. Boh má s
nami nejaký plán, no ráta aj s našou
iniciatívou. „Ak si človek nie je istý, či
má od Boha nejaké špecifické
povolanie, musí si pýtať svetlo Ducha
Svätého, aby odhalil svoje povolanie.
No ak daný človek a tí, ktorí mu majú
v rozlišovaní povolania pomáhať
(napríklad pri duchovnom vedení)
nevidia žiadnu objektívnu prekážku,
a ak Božia prozreteľnosť (zvyčajne
skrze ľudí) viedla danú osobu k tejto
skúsenosti, potom okrem toho, že si
musí pýtať svetlo, je dôležité (myslím,
že najdôležitejšie), aby prosil Ducha
Svätého o „silu chcieť“, aby sa časom
pomocou tej sily, ktorá pozdvihne
slobodu, mohlo sformovať jeho večné
povolanie.“[2]

Nie sme sami: sprevádza nás
Cirkev



V procese rozlišovania povolania nie
sme nikdy sami, lebo každé
povolanie sa rodí a formuje v Cirkvi.
Cez našu matku Cirkev nás Boh k
sebe priťahuje a volá nás, a Cirkev
sama nás víta a sprevádza na našej
ceste k Bohu.

Cirkev priťahuje. V priebehu celých
dejín si Boh používa ľudí, ktorí
svojím životom vytvárajú hlbokú
brázdu a vyznačujú cestu
sebadarovania aj pre druhých ľudí.
Ich život, ideály a učenie nás
inšpirujú a nenechávajú nás
chladnými. Vyťahujú nás z nášho
sebectva a volajú k plnšiemu životu,
životu lásky. Toto povolanie tvorí
časť Božieho plánu – činnosti Ducha
Svätého, ktorý nám pripravuje cestu.

Cirkev volá. Boh „si od nás nepýta
povolenie, aby nám smel
‚skomplikovať‘ život. Jednoducho doň
vojde — a je to!“[3] A aby tak mohol
spraviť, spolieha sa na to, že jeho deti



pozvú aj ďalších, aby začali seriózne
zvažovať možnosť, že by mu zasvätili
svoj život. Ježiš prirovnáva nebeské
kráľovstvo k veľkej hostine, na ktorej
chce Boh hostiť všetkých mužov a
ženy, vrátane tých, ktorí sa na
začiatku javili ako nepozvaní (porov.
Lk 14,15-24). A vskutku, Boh sa
zvyčajne spolieha na vonkajšie
pozvanie, aby jeho hlas zaznel v srdci
človeka.

Každé povolanie v Cirkvi, ak naň
človek s láskou odpovie, vedie k
svätosti. Preto najlepším povolaním
pre každého človeka je jeho vlastné.
No žiadna cesta nie je už dopredu
uzavretá. Život, ktorý vedie k Bohu v
manželstve alebo v celibáte, je v
princípe otvorený pre každého. Naša
biografia, naše osobné dejiny
postupne tvarujú našu cestu a
predkladajú pred nás konkrétne
možnosti. Naše rozhodnutia záležia
na našej osobnej slobode: je to len
rozhodnutie. Kristus chce, aby sme



sa rozhodovali slobodne: kto chce ísť
za mnou… (Mt 16,24); ak chceš byť
dokonalý… (Mt 19,21).

Čo však vedie človeka vybrať si
konkrétne povolanie spomedzi
všetkých možných? Naša sloboda
vyhľadáva veľké, božské horizonty
lásky. Svätý Ignác Antiochijský
povedal: „Kresťanstvo nie je
záležitosť presvedčivých slov, ale
veľkosti.“[4] Stačí ho ponúknuť v
celej jeho kráse a jednoduchosti,
skrze život a slová, lebo k sebe
priťahuje duše vlastnou silou, ak sa
nechajú zavolať Kristom (porov Mk
10,21). Niečo vo vnútri človeka –
veľmi intímne a hlboké, sčasti
záhadné aj preňho samého –
rezonuje a je v súlade s návrhom
cesty v Cirkvi. Ako povedal grécky
filozof: Podobné sa pozná podľa
podobného.[5] Autentický život
ostatných kresťanov nás volá k tomu,
aby sme sa aj my viac priblížili k
Ježišovi a dali mu svoje srdce. Vidíme



príklady svätosti v ľuďoch okolo seba
a pomyslíme si: „Možno aj ja...“ Je to
to evanjeliové „Poď a uvidíš,“ ktoré
nás pobáda tu a teraz (Jn 1,46).

Cirkev víta a sprevádza. Každý
človek, aj bez toho, že by zažil
špeciálne volanie, sa môže vydať na
životnú cestu služby a
sebadarovania: v celibáte či v
manželstve, v kňažstve atď. Pri
rozlišovaní povolania jednotlivca sa
treba pozrieť aj na pravý úmysel a
schopnosti daného človeka a jeho
alebo jej vhodnosť pre konkrétnu
životnú cestu.

Toto rozlišovanie si vyžaduje pomoc
druhých, najmä cez duchovné
vedenie. Okrem toho si to vyžaduje aj
rozhodnutie vedúcich danej
inštitúcie v Cirkvi, ktorú rozhodujúci
sa človek zvažuje ako svoju možnú
životnú cestu. Prijímacia úloha
Cirkvi spočíva aj v uistení sa, aby



každý pre seba našiel to vhodné
miesto. 

Ak sa nad tým zamyslíme, je to Božie
požehnanie, že v momente, keď sa
rozhodujeme o tom, akým smerom
sa bude uberať náš život,
nachádzame ľudí, ktorým
dôverujeme a ktorí tiež dôverujú
nám. A tak títo ľudia, ktorí majú
hlbšie poznanie našej osobnej
situácie, môžu spoľahlivo vyhlásiť:
„odvahu, to zvládneš,“ máš potrebné
podmienky alebo talenty na túto
misiu, ktorá je pravdepodobne pre
teba a ktorú môžeš prijať, ak
skutočne chceš; alebo nám môžu
povedať, tiež podľa najlepšieho
svedomia: „toto asi nie je cesta pre
teba“.

Povolanie je vždy situácia win-win,
čiže situácia, v ktorej všetci
vyhrávajú. Je to to najlepšie pre obe
zúčastnené strany: aj pre danú osobu
aj pre danú cirkevnú inštitúciu. Boh



Otec sleduje zblízka naše osobné
dejiny svojou milujúcou
prozreteľnosťou. Duch Svätý dal v
Cirkvi vzniknúť inštitúciám a cestám
svätosti, ktoré môžu byť kanálom a
pomocou pre jednotlivé osoby. A je to
tiež Duch Svätý, kto v konkrétnych
momentoch života ľudí ich volá k
tomu, aby svojím životom a
sebadarovaním obohatili tieto kanály
v Cirkvi.

Krok viery: dôvera v Boha

Keď Ježiš videl veľký zástup, ktorý za
ním prichádzal, spýtal sa Filipa: Kde
nakúpime chleba, aby sa títo najedli? 
(Jn 6,5). Apoštoli si jasne
uvedomovali, že nemôžu urobiť nič,
aby nasýtili také množstvo ľudí. Mali
len päť jačmenných chlebov a dve
ryby, ktoré priniesol istý chlapec.
Ježiš zobral chleby a zabezpečil jedlo
pre všetkých, a ešte toľko ostalo, že
povedal učeníkom: Pozbierajte
zvyšné odrobiny, aby nič nevyšlo



nazmar! (Jn 6,12). Len Ježiš môže
zabezpečiť, aby sa z nášho života nič
nestratilo, aby bol službou celému
ľudstvu; no my musíme zveriť všetko,
čo máme, jemu. Potom môže robiť
zázraky a prví, ktorí tým získajú,
budeme my sami.

Ak dôverujeme Bohu a otvoríme mu
dvere svojho života, pohne nás k
súcitu s veľkým množstvom ľudí,
ktorí sú hladní po ňom, ako ovce bez
pastiera. A uvedomíme si, že on sa
spolieha na nás, aby sme jeho lásku
priniesli všetkým týmto ľuďom. A tiež
nás pohne k tomu, aby sme vyrazili
na cestu, lebo ide o niečo, čo ďaleko
presahuje naše vlastné predstavy.
Uvedomíme si, že s Božou pomocou
budeme napredovať: vložíme sa do
jeho rúk, úplne sa spoľahneme na
neho. A keďže Boh sa nám
nevnucuje, je potrebný krok viery:
„Prečo sa neodovzdáš Bohu raz a
navždy... skutočne... teraz!?“[6]



Iste, treba veci dôkladne zvážiť.
Cirkev toto nazýva obdobím
rozlišovania. Treba však mať na
zreteli, že „rozlišovanie nie je
domýšľavou analýzou seba,
egoistickou introspekciou, ale
opravdivým vyjdením zo seba
samých smerom k tajomstvu Boha,
ktorý nám pomáha žiť to poslanie, ku
ktorému nás povolal pre dobro
bratov.“[7] Povolanie znamená vyjsť
zo seba a opustiť svoju zónu pohodlia
a osobnej istoty.

Ak sa rozhodneme skočiť s padákom,
padák sa nám musí správne otvoriť,
aby sme hladko pristáli. No najskôr
musíme vyskočiť z lietadla s
padákom, ktorý je ešte stále
zatvorený. Aj s povolaním je to
podobné. Musíme dôverovať Bohu a
vzdať sa svojich vlastných istôt. Svätý
Ján Chryzostom povedal: „Kým traja
mudrci boli ešte v Perzii, videli iba
hviezdu. No keď opustili svoje
domovy, uvideli Slnko spravodlivosti.



Môžeme povedať, že ak by ostali v
svojej krajine, prestali by vidieť
hviezdu.“[8]

„Vieš, že tvoja cesta nie je jasná. —
Nie je, pretože nenasleduješ Ježiša
dosť zblízka a tak zostávaš v
temnotách. — Tak na čo čakáš, aby si
sa rozhodol?!“[9] Môžeme sa vydať
na cestu len vtedy, ak si nejakú
vyberieme a žijeme to, čo sme si
vybrali. Aby sme aj ďalej videli
hviezdu, musíme vyraziť na cestu,
lebo Božie plány vždy prevyšujú naše
schopnosti. Len ak mu dôverujeme,
stávame sa schopnými. Na začiatku
to nedokážeme a musíme rásť. No
aby sme rástli, musíme veriť: bezo
mňa nemôžete nič urobiť (Jn 15,55) –
ale so mnou môžete všetko.

Je chybou stráviť mladosť čakaním na
definitívne osvietenie a zjavenie
svojej životnej cesty a nespraviť
žiadne rozhodnutie. V dnešnej dobe
máme aj jednu špecifickú prekážku:



mladí ľudia si robia toľko veľa
selfíčok a vidia sa na toľkých
fotografiách, že si môžu začať
myslieť, že sa už dokonale poznajú.
Avšak na to, aby sme skutočne
objavili svoju identitu, musíme znova
objaviť to, čo nie je v našom živote
vidno: ten prvok tajomstva, Božiu
prítomnosť a lásku voči každému z
nás. Žiť naplno znamená objaviť a
opustiť seba s dôverou v toto
tajomstvo, pričom prijímame logiku
a zdôvodnenie, ktoré nedokážeme
celkom uchopiť. 

Dejiny písané Bohom sa vyjavujú
kúsok po kúsku. No cestou k
dosiahnutiu našich najväčších snov,
Božích snov, je dôvera, ktorá riskuje
všetko. Ak sa necháme ako Božie deti
viesť Duchom Svätým (porov. Rim
8,14), náš život dosiahne výšky, o
akých sa nám ani nesnívalo. Takáto
bola cesta troch mudrcov; Márie,
dievčaťa, ktoré sa stalo Božou
Matkou a Jozefa, tesára, ktorého si



Boh adoptoval za svojho otca;
apoštolov, ktorí prekonali svoje
pôvodné pochybenia a pochybnosti a
stali sa z nich stĺpy, na ktorých bola
postavená Cirkev; a mnohých ďalších
kresťanov, ktorí nás už predišli a
teraz nás sprevádzajú. Kto by len
sníval o takomto veľkom tajomstve
na začiatku svojho života? Všetko
vidno jasne až na konci života. No
ten koniec je možný len vďaka tomu,
že na začiatku sa každý z nich
rozhodol, že zanechá svoje falošné
istoty a vrhne sa do silného náručia
Boha Otca.[10]

A tak, keď už prebehlo rozlišovanie a
konkrétne povolanie definitívne
nadobudlo jasné kontúry, na to, aby
mohol človek napredovať, je
potrebný krok viery: povedať „áno“.
Rozlišovanie môže byť zavŕšené len
týmto spôsobom, a preto Cirkev so
svojou stáročnou múdrosťou
predvídala sériu krokov, ktoré treba
urobiť, aby definitívne zistila



vhodnosť osôb pre konkrétne cesty
povolania. Takýto postup prináša do
srdca človeka veľký pokoj a posilňuje
rozhodnutie dôverovať Bohu, ktorý
vedie človeka na cestu
sebadarovania. Nepochybujeme o
Bohu, ale o sebe, a preto dôverujeme
jemu a Cirkvi.

Našou úlohou je zvážiť všetko, čím
sme a čo máme, aby sme mohli
ponúknuť všetko, ako čítame v
podobenstve o talentoch (porov. Mt
25,14-30). Nemôžeme si nič schovať a
nechať pre seba, nepodeliť sa o to a
neinvestovať to. Toto je kľúč k
zrelému a úprimnému rozhodnutiu:
pripravenosť a ochota dať všetko,
celkom sa odovzdať do Božích rúk
bez toho, aby sme si niečo vyhradili
len pre seba, a zároveň si
uvedomovať, že toto naše
sebadarovanie prináša pokoj a
radosť, ktoré nepramenia z nás
samých. Tak sa v nás môže zakoreniť



hlboké presvedčenie, že sme našli
svoju cestu.

***

Pri rozlišovaní svojho povolania sa
Mária pýta anjela: Ako sa to stane,
veď ja muža nepoznám? (Lk 1,34).
Anjel je posol, prostredník, ktorý
hovorí to, čo počul od Boha. Mária si
nekladie žiadne podmienky, ale pýta
sa, aby lepšie pochopila. A anjel ju
uisťuje: Duch Svätý bude konať, lebo
čo som ti povedal, to prevyšuje tvoje
chápanie, ale Bohu nič nie je nemožné
(Lk 1,37). Ak sa aj naša Matka Mária
potrebuje pýtať, nie je žiadnym
prekvapením, že každý z nás sa musí
pýtať a prosiť o radu, keď začneme vo
svojom vnútri cítiť Božiu lásku. Čo
mám robiť, aby som mu dal svoj
život? Aká je podľa teba pre mňa
cesta, na ktorej nájdem šťastie? Aké
je pekné nechať si poradiť, aby sme
mohli povedať áno, plní radostnej
slobody a dôvery v Boha, aby sme sa



mohli celí vložiť do jeho rúk: nech sa
mi stane podľa tvojho slova.

Pablo Martí

[1] Andres Vázquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, 3. vyd,, Scepter,
s. 27-28.

[2] Fernando Ocáriz, “Vocation to
Opus Dei as a Vocation in the
Church,” in Opus Dei in the Church,
Four Courts Press – Scepter
Publishers, 1994, s. 89.

[3] Sv. Josemaría, Vyhňa, bod 902.

[4] Sv. Ignác Antiochijský, List
Rimanom, č. 3.

[5] Aristoteles, O duši I, 2.

[6] Sv. Josemaría, Cesta, bod 902.



[7] František, apošt. exhort. Gaudete
et exsultate (19.3.2018), č. 175

[8] Sv. Ján Chryzostom, Homílie o
Evanjeliu podľa Matúša, VII, 5.

[9] Cesta, bod 797.

[10] Porov. Sv. Josemaría, Krížová
cesta, siedme zastavenie.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-

laska-viii-rozhodnem-sa-spravne/
(09.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-viii-rozhodnem-sa-spravne/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-viii-rozhodnem-sa-spravne/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-viii-rozhodnem-sa-spravne/

	Niečo veľké a nech je to láska (VIII): Rozhodnem sa správne?

