
opusdei.org

Niečo veľké a nech je
to láska (VII): Kto
položí život za
svojich priateľov

Tajomstvo slobodného srdca:
vzdať sa pozemskej lásky, aby
svet mohol byť naplnený
svetlom Božej lásky.

25.02.2020

„A stvoril Boh človeka na svoj obraz,
na Boží obraz ho stvoril, muža a ženu
ich stvoril.“ (Gn 1,27). Takto hovorí
prvá kapitola knihy Genezis o
zrodení muža a ženy. Boh ich stvoril



súčasne. Majú rovnakú dôstojnosť,
lebo sú jeho živým obrazom. Druhá
kapitola sa k tejto udalosti znovu
vracia (Gn 2,7-25), ale premieta ju
akoby v spomalenom zábere: Boh
tvorí najprv muža a umiestňuje ho
do záhrady Eden. Svet v sebe do
najmenšieho detailu odráža krásu.
Obloha, morské vody, rieky
pretekajúce horami a rozmanité
stromy vytvárajú neobyčajnú
scenériu. Napriek tomu sa však
Adam pri pohľade na ňu cíti sám.

Aby ho vyviedol zo samoty, stvorí
Pán celú škálu živých tvorov
(nebeské vtáctvo, ryby plávajúce v
mori, pozemské zvieratá), ktorými
naplní celú krajinu. Zdá sa však, že
človeka nič z toho neuspokojilo. A
tak sa Boh rozhodne, že mu dá
„pomoc, ktorá mu bude
podobná“ (Gn 2,18) a z jeho rebra
stvorí ženu. Konečne Adam pozrie do
očí, ktoré mu jeho pohľad opätujú:
„Toto je teraz kosť z mojich kostí a



mäso z môjho mäsa!“ (Gn 2,23). Toto
stretnutie ho naplní radosťou, ale
predovšetkým mu ozrejmí jeho
identitu a novým spôsobom mu
vysvetlí, kým je. Človeku chýbalo
niečo, čo mu mohla dať len druhá
osoba.

„Nie je dobre byť človeku samému“

Tieto stránky knihy Genezis
obsahujú základné pravdy o človeku.
Skôr než formou teoretickej úvahy
ich vyjadrujú pomocou rozprávania
a symbolickej reči. Adamova samota
má preto hlboký antropologický
význam. Svätý Ján Pavol II. vravel, že
každý muž a každá žena má účasť na
tejto pôvodnej samote a v určitom
okamihu svojho života jej musí čeliť.
[1] Keď Boh hovorí: „Nie je dobre byť
človeku samému“ (Gn 2,18), má tým
na mysli muža aj ženu.[2] Obaja
potrebujú pomoc, aby mohli z tejto
samoty vyjsť, a cestu, po ktorej by



spoločne kráčali k plnosti, ktorá im
chýba. A tou je manželstvo.

Keď o mnoho storočí neskôr Ježiš
pripomenie farizejom, aké to bolo
„na začiatku“, poukáže práve na túto
biblickú pasáž (porov. Mt 19,1-12).
Kresťanské manželstvo je povolaním
od Boha, ktorým pozýva muža a
ženu, aby kráčali spoločne smerom k
Nemu. A nielen to, pozýva ich, aby
kráčali jeden prostredníctvom
druhého. Manželia sú jeden pre
druhého nevyhnutnou cestou k
Bohu, na ktorej sa telo stáva
dejiskom spoločenstva a
sebadarovania z lásky, predmetom a
priestorom posväcovania sa. Z
manželskej lásky sa tak stáva
stretnutie tiel a duší, ktoré skrášľuje
a pretvára ľudskú lásku a pôsobením
sviatostnej milosti jej dáva
nadprirodzený rozsah.

Láska medzi mužom a ženou má
zároveň nadosobné presahovanie.



Keď je naozajstná, nie je cieľom, ale
vždy je cestou k Bohu. Cieľom je
plnosť, ktorú možno nájsť jedine v
Ňom. Nie je preto nič zvláštne na
tom, keď človek žijúci v manželstve
onú pôvodnú samotu občas pocíti.
Neznamená to však, ako to býva
niekedy prezentované, že by jeho
láska vyprchala a že musí začať nový
príbeh lásky, lebo ani ten by mu
pravdepodobne nestačil. Je to skôr 
znamenie toho, že ľudské srdce
zakúša smäd, ktorý môže úplne
uhasiť jedine nekonečná Božia láska.

Mentalita človeka, ktorý vie, že nie
je sám

Potom, čo Ježiš v rozhovore o
manželstve pripomenie, čo hovorí
kniha Genezis, ide ešte ďalej.
Vzájomné odovzdávanie sa muža a
ženy je krásnou cestou, ktorá vedie k
Bohu. Nie je to však jediná možná
cesta. Pán hovorí o tých, ktorí sa
kvôli zvláštnemu daru zriekajú



manželstva „pre nebeské
kráľovstvo“ (Mt 19,12). On sám išiel
touto cestou a zostal slobodný, aj keď
on celibát ako prostriedok
dosiahnutia Boha nepotreboval: „Ja a
Otec sme jedno“ (Jn 10,30), „ja som v
Otcovi a Otec vo mne“ (Jn 14,11).
Ježiš však nielenže touto cestou išiel,
ale sám sa chcel stať Cestou, aby
mnohí ďalší mohli milovať
spôsobom, ktorý „môže mať zmysel
iba vtedy, ak vychádza od Boha“.[3]

V dejinách Cirkvi je mnoho príbehov
ľudí, ktorí prijali Ježišovu výzvu
stotožniť sa s ním aj v tejto veci, ktorá
je typicky Ježišova a patrí k podstate
jeho života, aj keď nie je určená
všetkým kresťanom. Tí, ktorí sa už v
prvých storočiach rozhodovali pre
celibát, nepohŕdali manželstvom.
Manželstvo ich možno lákalo
rovnako ako cesta, ktorou sa
nakoniec vydali. Práve preto, že
chápali manželský život ako krásny



životný projekt, mohli ho s
rozžiarenou tvárou odovzdať Bohu.

Svätý Josemaría napísal: „Iba u tých,
ktorí chápu a oceňujú v celej hĺbke
(...) ľudskú lásku, sa môže vynoriť to
druhé neopísateľné pochopenie, o
ktorom hovorí Ježiš (porov. Mt 19,11),
ktoré je čistým darom Božím a
podnecuje k odovzdaniu tela i duše
Pánovi, k odovzdaniu
nerozdeleného, celého srdca, bez
prostredníctva pozemskej lásky.“ [4]
Tým, ktorých Boh povoláva k
celibátu, dáva zvláštnym spôsobom
objaviť ten pravý zdroj a cieľ všetkej
autentickej lásky. Osobitne zakúšajú
tú Lásku, ktorá napĺňala Ježišovo
srdce a ktorá bola vyliata na Cirkev.

Celibát je teda cesta, ktorá odráža
zadarmo ponúkanú lásku Boha,
ktorý vždy robí prvý krok (porov. 1
Jn 4,19). Aj keď sa zdá, že ľudia žijúci
v celibáte obmedzujú svoju slobodu,
keďže Bohu obetujú možnosť založiť



si vlastnú rodinu, v skutočnosti to tak
nie je, lebo svoju slobodu rozširujú.
Ich odovzdanie sa do Božích rúk, ich
ochota opustiť pre neho „domy alebo
bratov a sestry, alebo otca a matku,
alebo deti, alebo polia“ (Mt 19,29) ich
istým spôsobom robí schopnými
slobodne milovať.[5]

Ako zosobášený človek, tak aj oni
musia strážiť svoje srdce, aby sa
láska, ktorú v ňom nosia, neodchýlila
od Boha a mohli ju darovať
ostatným. Ich odovzdanie sa však
nezameriava na partnera, ale na
Krista, ktorý ich vysiela do celého
sveta, aby ľuďom okolo seba
odovzdávali „tlkot jeho milujúceho
Srdca“.[6]

Taký bol Ježišov život. Necítil sa sám,
lebo vedel, že je s ním neustále jeho
Otec: „Otče, ďakujem ti, že si ma
vypočul. A ja som vedel, že ma vždy
počuješ“ (Jn 11,41-42). U nás, naopak,
je riziko samoty prítomné. Keď však



Kristus naozaj naplní naše srdce,
potom už nie sme sami. Preto svätý
Josemaría hovorieval, že Boh mu dal
„mentalitu človeka, ktorý sa ľudsky
ani nadprirodzene nikdy necíti sám“.
[7] Pár riadkami, v ktorých je zrejmý
nádych osobného zážitku, napísal:
„Ľudské srdce má neobyčajný
koeficient rozpínavosti. Keď miluje,
tak sa rozširuje – crescendo – nežná
náklonnosť, ktorá prekonáva všetky
prekážky. Ak miluješ Pána, nebude
žiadneho tvora, ktorý by nenašiel
miesto v tvojom srdci.“[8]

Jánovo srdce žijúce v celibáte

Pri Poslednej večeri, pár hodín
predtým, než odovzdal svoj život,
Ježiš otvára svoje srdce apoštolom:
„Nik nemá väčšiu lásku ako ten, kto
položí život za svojich priateľov“ (Jn
15,13). Slová, v ktorých je obsiahnutá
všetka jeho láska k ľuďom, sú
zároveň volaním. Pán hovorí
apoštolom: „Nazval som vás



priateľmi“ (Jn 15,15). Im, ako aj
všetkým ľuďom, je určená jeho láska
zachádzajúca až „do krajnosti“ (Jn
13,1). Zvláštnym spôsobom sú však aj
jeho priateľmi.

„Priateľ s veľkým písmenom“[9] ich
pozýva, aby konali ako on a aby aj
oni za svojich priateľov položili život.
Tieto slová stoja nepochybne pri
zrode každého kresťanského
povolania, no v srdciach tých, ktorí
Krista nasledovali a zanechali všetko,
mali vždy zvláštny zvuk.

Kríž sa stane miestom najväčšieho
prejavu Lásky. V tomto vrcholnom
momente dejín vystupuje dôrazne
vedľa Márie a svätých žien postava
apoštola Jána. „V hodine smrti všetci
utiekli, až na Jána, ktorý naozaj
miloval skutkami. Len on, najmladší
z apoštolov, zostáva pod krížom.
Ostatní nemali onú lásku, ktorá je
mocná ako smrť.“[10] Láska k
Ježišovi rozochvievala Jánovo srdce



už v počiatkoch jeho dospievania. Je
známe, že si v srdci uchovával
spomienku na deň, keď sa stretol s
Pánom: „Jánov pohľad sa stretol s
pohľadom Kristovým. Išiel za ním a
spýtal sa ho: Učiteľ, kde bývaš? Išiel s
ním a strávil s ním celý deň. Po
rokoch to rozprával s úprimnosťou
mladíka, ktorý sa zveruje svojmu
denníku a zaznamenáva si dokonca
aj presnú hodinu: boli asi štyri hodiny
popoludní... Presne si pamätá na
chvíľu, keď sa naňho Kristus pozrel a
upútal ho, keď Kristovi neodolal a
zamiloval sa doňho.“[11]

Vieme si asi predstaviť, s akým
dojatím hľadel Ježiš z kríža na
mladého učeníka, ktorý „sa pri večeri
naklonil k jeho hrudi“ (Jn 21,20).
Stretnutie s matkou preňho možno
nebolo prekvapením, lebo mu tým či
oným spôsobom vždy bola nablízku.
Matka je vždy pre svoje dieťa oporou.
Ježišov pohľad však vedľa nej
objavuje priateľa – Jána. Ich oči sa v



onej hodine múk stretli. Akú
nesmiernu radosť musel Ján spôsobiť
Ježišovmu srdcu! Práve vtedy, hovorí
nám evanjelium, keď ho videl stáť
vedľa svojej matky, uviedol ho Pán do
jedinečného vzťahu medzi Ním a
Máriou. „Keď Ježiš uzrel matku a pri
nej učeníka, ktorého miloval,
povedal matke: ‚Žena, hľa, tvoj syn!‘
Potom povedal učeníkovi: ‚Hľa, tvoja
matka!‘“ (Jn 19, 26-27).

Po rokoch Ján napísal: „My milujeme,
pretože on prvý miloval nás“ (1 Jn
4,19). Toto prekvapivé tvrdenie
pochádza z jeho osobnej skúsenosti.
Ján vedel, že ho Ježiš hlboko miluje.
Vedomie tejto lásky ho napĺňalo a
dávalo jeho životu nový zmysel –
rozniesť túto lásku do celého sveta.
Svätý John Henry Newman napísal:
„Jánovi sa dostalo toho
neopísateľného privilégia byť
priateľom Krista. Tak sa naučil
milovať ostatných. Jeho láska bola
najprv koncentrovaná len na Krista,



ale potom sa začala rozširovať. Bol
tiež poverený slávnostnou a
potešujúcou úlohou starať sa po
Pánovom odchode o Najsvätejšiu
Pannu Máriu, Pánovu Matku.
Nestojíme tu snáď pred skrytým
zdrojom Jánovej výnimočnej lásky k
bratom? Mohol by snáď ten, koho
Pán obdaril svojou náklonnosťou a
komu zveril poslanie stať sa
Máriiným synom, byť niečím iným
ako pripomienkou a vzorom (ako len
ním človek môže byť) hlbokej,
rozjímavej, horúcej, pokojnej a
bezhraničnej lásky?“[12]

Prebúdzať srdcia

Rozhodnutie odovzdať celé srdce
Bohu nepochádza len z osobného
rozhodnutia. Je to dar, dar celibátu.
To, čo ho definuje, nie je zrieknutie
sa, ale láska rodiaca sa z odhalenia,
že „Láska...rozhodne stojí za
lásku!“[13] Srdce tuší
bezpodmienečnú Lásku, ktorá naň



čaká, a chce sa Jej bezvýhradne a
bezpodmienečne darovať. Nielen
preto, aby Ju zakúšalo, ale aby Ju
odovzdávalo ďalej ako svätý Ján,
ktorý sa z Ježišovej lásky nielen tešil,
ale snažil sa aj o to, aby sa rozšírila
po celom svete. Pre milovaného
učeníka z toho prirodzene vyplývalo,
že „keď nás Boh tak miluje, aj my
sme povinní milovať jeden
druhého“ (1 Jn 4,11).

Celibát býva niekedy vnímaný tak,
akoby v ňom išlo hlavne o to, že
človek má množstvo voľného času,
ktorý môže venovať Bohu. Akoby
dôvodom k úplnému darovaniu sa
bola otázka efektívnosti, čiže nemať
iné záväzky a mať možnosť venovať
sa apoštolským aktivitám. Takýto
pohľad na celibát je však trochu
zjednodušujúci. Celibát nemá pôvod
v praktických úvahách o tom, koľko
času bude mať človek na
evanjelizáciu, ale v povolaní od
Krista. Je to pozvánka žiť zvláštnym



spôsobom podľa jeho srdca: milovať
ako Kristus, odpúšťať ako Kristus,
pracovať ako Kristus, ba dokonca byť
pre všetky duše samotným Kristom – 
ipse Christus. Preto „dôvody len
pragmatické, odkazujúce na väčšiu
disponibilitu, nestačia: takáto väčšia
možnosť disponovať časom by sa
ľahko mohla stať aj formou sebectva,
ktoré takto ušetrí od obiet a námah,
ktoré sú žiadané a znášané tými,
ktorí uzavreli manželstvo, a ktoré by
mohlo viesť k duchovnému
vyprázdneniu a tvrdosti srdca“.[14]

Celibát teda nie je samota prežívaná
vo veži zo slonovej kosti, ale
povolanie sprevádzať a prebúdzať
srdcia. Koľko je na svete ľudí, ktorí sa
cítia zbytoční, ktorí si myslia, že ich
život nemá žiadnu cenu a upadajú do
výstredností, a pritom hlboko vo
svojom vnútri hľadajú trochu lásky!
Kto dostal dar celibátu vie, že je na
svete okrem iného preto, aby bol
všetkým týmto ľuďom nablízku,



ukazoval im Božiu lásku a
pripomínal im ich obrovskú
hodnotu. Srdce človeka žijúceho v
celibáte sa tak stáva rovnako
plodným ako vykupiteľské srdce
Ježišovo, lebo sa vo všetkých ľuďoch
snaží odhaľovať rovnaké dobro, aké
Pán vedel odhaľovať v tých, ktorí za
ním prichádzali. Pán pred sebou
nevidel hriešnicu, človeka
postihnutého leprou,
opovrhnutiahodného colníka, ale
úžasného cenného tvora, milovaného
a vyvoleného Bohom.

Aj keď človek žijúci v celibáte nemá
vlastné deti, dokáže prežívať hlboké
a ozajstné otcovstvo. Je otcom či
matkou mnohých detí, lebo
„otcovstvo znamená dávať život
druhým“.[15] Vie, že je na svete
preto, aby sa staral o druhých a
svojím životom a láskavým slovom
im ukazoval, že jedine Boh môže
uhasiť ich smäd. „Náš svet (...), do
ktorého Boh vstupuje v lepšom



prípade ako hypotéza, ale nie ako
konkrétna skutočnosť, sa potrebuje o
Boha oprieť čo možno
najkonkrétnejším a najradikálnejším
spôsobom. Potrebuje svedectvo,
ktoré o Bohu vydáva ten, kto sa ho
rozhodol prijať ako pôdu, z ktorej
vychádza jeho život. Preto je dnes v
našom súčasnom svete taký dôležitý
celibát, aj keď je v dnešnej dobe jeho
dodržiavanie neustále ohrozované a
spochybňované.“[16]

Dar, ktorý má denne rásť

Nadprirodzený dar celibátu
nefunguje ako zaklínadlo, ktoré
skutočnosť razom a navždy premení.
Boh ho daruje v podobe semienka,
ktoré má pozvoľna vyrastať z dobrej
pôdy. Celibát je, ako každé iné
povolanie, dar a úloha. Je to cesta.
Srdce sa nepremení automaticky
tým, že sa človek rozhodne zostať
slobodný pre nebeské kráľovstvo. Je
potrebné sa vytrvalo snažiť vytrhávať



burinu a mať sa na pozore pred
hmyzom a škodcami. Božia milosť
vždy pôsobí v prirodzenosti, bez
toho, aby ju potláčala alebo k nej
niečo dopĺňala. Inými slovami, Boh
počíta s našou slobodou a s naším
osobným príbehom. A práve tu, na
pozadí tohto dejiska úbohosti a
milosti, ticho vyrastá krásny dar
čistého srdca. Môže však aj vyjsť
navnivoč.

Aj tí, ktorí sú povolaní k
dôvernejšiemu vzťahu s Bohom,
môžu, podobne ako mladší syn z
podobenstva, pocítiť omrzenosť a
prázdnotu. Onen mladík sa rozhodol
odísť do ďalekej krajiny (porov. Lk
15,13), lebo v dome svojho otca cítil
vnútornú prázdnotu. Bolo potrebné,
aby klesol až na dno, aby sa mu
otvorili oči a uvedomil si, do akého
otroctva sa to dostal. Je zaujímavé
všimnúť si, že dôvod, pre ktorý sa
vrátil, nebol príliš nadprirodzený.
Mal hlad a cnelo sa mu po mäkkom



chlebe v otcovskom dome. Keď sa
tam nakoniec vrátil, otec naňho už
čakal a „bolo mu ho ľúto. Pribehol k
nemu, hodil sa mu okolo krku a
vybozkával ho“ (Lk 15,20). Syn si
predstavoval, že ho čaká odsúdenie
(porov. Lk 15,18-19) a namiesto toho
sa stretol s náručou plnou života.
Možno jasnejšie ako inokedy objavil
do hĺbky, kým je – synom takého
dobrého otca.

Inokedy môže mať omrzenosť
zákernejšiu podobu. Človek síce
otcov dom neopustí, ale začne si v
ňom pripadať skôr ako sluha než ako
syn. Tak to bolo v prípade staršieho
syna z podobenstva: „Bol doma, ale
nebol slobodný, pretože jeho srdce
bolo inde.“[17] V oboch prípadoch je
cestou vyslobodenia

zo smútku pohľad na Otca a na jeho
lásku k nám. Boh sýti hlad duše
chlebom Eucharistie, v ktorej
nachádzame toho, ktorý sa stal



jedným z nás, aby sme ho mohli
milovať ako Priateľa. V Eucharistii
môžeme utíšiť svoj hlad a tak si
udržať v srdci oheň lásky, ktorá je
„mocná ako smrť“ (porov. Pies 8,6).

Ján stál pri Ježišovom kríži a bol aj
pri Ježišovom nanebovstúpení „v ten
deň, keď zdanlivé lúčenie bolo v
skutočnosti začiatkom novej
blízkosti“.[18] Majster musel od
svojich učeníkov, ktorých miloval až
do krajnosti, odísť, aby ich aj
všetkých, ktorí v neho uveria, mohol
milovať ešte viac. V tom spočíva
tajomstvo srdca žijúceho v celibáte:
vzdať sa pozemskej lásky, aby svet
mohol byť naplnený svetlom Božej
Lásky.

Carlos Villar



[1] Porov. sv. Ján Pavol II., Generálna
audiencia, 10-X-979; 24-X-1979; 31-
X-1979.

[2] Porov. sv. Ján Pavol II., Generálna
audiencia, 10-X-1979, č. 2.

[3] Benedikt XVI., Príhovor k rímskej
kúrii, 22-XII-2006.

[4] Sv. Josemaría, Rozhovory, č. 122.

[5] F. Ocáriz, List, 14-II-2017, č. 8.

[6] Sv. Josemaría, Cesta, č. 884.

[7] Sv. Josemaría, En diálogo con el
Señor, edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2017, s. 185.

[8] Via crucis, VIII. zastavenie, č. 5.

[9] Priateľom s veľkým písmenom
nazýval sv. Josemaría občas Ježiša.
Porov. Cesta, č. 422; Ísť s Kristom, č.
93.

[10] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 2.



[11] Sv. Josemaría, Poznámky zo
stretnutia s mládežou, 6-VII-1974
(AGP, biblioteca, P04, s. II, s. 113).

[12] J. H. Newman, Love of Relations
and Friends, Parochial and Plain
Sermons 2, kázanie 5.

[13] Cesta, č. 171.

[14] Benedikt XVI., Príhovor k
rímskej kúrii, 22-XII-2006.

[15] František, Kázeň z Domu sv.
Marty, 26-VI-2013.

[16] Benedikt XVI., Príhovor k
rímskej kúrii, 22-XII-2006.

[17] F. Ocáriz, List, 9-I-2018, č. 9.

[18] J. Ratzinger, El comienzo de una
nueva cercanía, v: El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona,
Herder, 2008, s. 185.

Carlos Villar



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-
laska-vii-kto-polozi-zivot-za-svojich-

priatelov/ (26.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-vii-kto-polozi-zivot-za-svojich-priatelov/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-vii-kto-polozi-zivot-za-svojich-priatelov/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-vii-kto-polozi-zivot-za-svojich-priatelov/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-vii-kto-polozi-zivot-za-svojich-priatelov/

	Niečo veľké a nech je to láska (VII): Kto položí život za svojich priateľov

