
opusdei.org

Niečo veľké a nech je
to láska (V): Ako sa
spozná povolanie?

Príbehov povolania je toľko,
koľko je ľudí. V tomto
redakčnom článku
predkladáme niektoré z
najčastejších medzníkov na
ceste, na ktorej môže človek
spoznať svoje povolanie.

14.05.2019

Nad Judskom zašlo slnko. Za Ježišom
prichádza znepokojený Nikodém.
Hľadá odpoveď na otázky, ktoré mu



víria hlavou. Plameň lampy vrhá
ostré tiene na tváre oboch mužov,
ktorí spolu šeptom vedú tajuplný
rozhovor. Odpovede, ktoré
Nazaretský dáva na jeho otázky,
Nikodéma mätú. Ježiš ho upozorňuje:
„Vietor veje, kam chce; počuješ, ako
hučí, ale nevieš, odkiaľ prichádza a
kam ide. Tak je to s každým, kto sa
narodil z Ducha“ (Jn 3,8). Povolanie,
každé povolanie, je tajomstvo a jeho
objavenie je dar Ducha Svätého.

V knihe Prísloví sa hovorí: „Tieto tri
veci mám za podivuhodné a štyri
nemôžem pochopiť: cestu orla po
nebi, cestu hada po skale, cestu lode
v srdci mora a cestu muža za
dievčaťom“ (porov. Pr 30,18-19). Kto,
ak mu pritom Boh nepomôže, môže
sledovať stopu milosti v duši, určovať
jej zámery a odhaľovať zmysel a údel
života? Kto, ak nie je vedený darmi
Ducha Svätého, môže vedieť, „odkiaľ
pochádza a kam ide“ ten Boží hlas v
duši, často počuteľný v podobe túžob,



neistôt, predtúch a sľubov? Na niečo
také sami vôbec nestačíme. Preto, ak
máme rozoznať svoje povolanie,
potrebujeme predovšetkým pokoru,
tzn. pokľaknúť pred nevysvetliteľným
a otvoriť srdce pôsobeniu Ducha
Svätého, ktorý nás vždy môže niečím
prekvapiť.

Kto hľadá svoje povolanie alebo v
tom pomáha iným, vtedy nemôže
„používať vopred pripravené poučky
či strnulé metódy a pravidlá“. [1] To
by bolo ako pokúšať sa „zväzovať
vždy jedinečné pôsobenie Ducha
Svätého,“ [2] ktorý veje, kam chce.
Kardinála Ratzingera sa pri jednej
príležitosti spýtali: „Koľko ciest k
Bohu existuje?“ Na to on s
odzbrojujúcou prostotou odpovedal:
„Toľko, koľko je ľudí.“ [3] Je toľko
príbehov povolania, koľko je ľudí. Na
týchto stránkach si ukážeme niektoré
z najčastejších medzníkov na ceste,
na ktorej môže človek spoznať svoje
povolanie.



Nepokoj srdca

Nikodém cíti v srdci nepokoj. Počul
Ježiša kázať a bol ním dojatý.
Niektoré z Ježišových poučení ho
však pohoršili. Videl na vlastné oči
jeho zázraky a žasol nad nimi, to áno,
ale znepokojila ho moc, s ktorou Ježiš
vyhnal obchodníkov z chrámu, ktorý
nazval „domom môjho Otca“ (porov.
Jn 2,16). Kto sa to odvažuje takto
hovoriť? Ťažko v sebe dokáže zadržať
skrytú nádej: Že by to bol Mesiáš?
Napriek tomu je však stále plný
neistoty a pochybností. Aj keď hľadá
odpoveď na svoje otázky, nedokáže
sa rozhodnúť nasledovať Ježiša
verejne a príde za ním v noci: „Rabbi,
vieme, že si prišiel od Boha ako
učiteľ, lebo nik nemôže robiť také
znamenia, aké ty robíš, ak nie je s
ním Boh“(Jn 3,2). Nikodém je
znepokojený.

Podobne sa vedie aj iným
evanjeliovým postavám, ako napr.



onomu mladíkovi, ktorý jedného dňa
pribehne k Ježišovi a spýta sa ho:
„Učiteľ, čo dobré mám robiť, aby som
mal večný život?“ (Mt 19,16). Nie je
spokojný. Má v srdci nepokoj.
Domnieva sa, že je schopný niečoho
viac. Ježiš ho uistí, že hľadá správne:
„Jedno ti ešte chýba ...“ (Mk 10,21).
Spomeňme si tiež na apoštolov
Ondreja a Jána. Keď Ježiš videl, že idú
za ním, opýtal sa ich: „Čo
hľadáte?“ (Jn 1,38). Jedni i druhí boli
„hľadajúcimi“: očakávali nejakú
úžasnú udalosť, ktorá by zmenila ich
život a naplnila ho dobrodružstvom.
Mali úprimnú, dychtivú - nepokojnú -
dušu plnú snov, túžob a prianí.

Istý mladík sa pri jednej príležitosti
spýtal svätého Josemaríu, ako sa dá
pocítiť povolanie do Diela. Odpoveď
svätého Josemaríu znela: „Nie je to
vec pocitu, syn môj, aj keď si človek
všimne, že ho Pán volá. Začne byť
nepokojný a pociťuje určitú
nespokojnosť ... Je nespokojný sám so



sebou!“ [4] Pri hľadaní povolania
často všetko začína práve týmto
nepokojom v srdci.

Láskyplná prítomnosť

V čom ale tkvie tento nepokoj? Kde
sa berie? Svätý Marek vo svojom
rozprávaní o mladíkovi, ktorý prišiel
za Ježišom, hovorí, že Ježiš naňho
pozrel s láskou (Mk 10,21). Aj na nás
hľadí s láskou: v duši nejako
postrehneme prítomnosť lásky, ktorá
si nás volí pre nejaké výnimočné
poslanie. Boh vstupuje do nášho
srdca a snaží sa o stretnutie, o
zdieľanie. Toho je však ešte len treba
docieliť, a preto sme nepokojní.

Láskyplná prítomnosť Boha v duši sa
môže prejavovať rôznymi spôsobmi:
túžbou po dôvernejším vzťahom s
Pánom; odhodlaním utišovať v
dušiach hlad po Bohu; prianím, aby
cirkev - Božia rodina vo svete - rástla;
snom po živote, v ktorom by naše
obdržané vlohy priniesli pravý



úžitok; túžbou zmierňovať utrpenie
vo svete; vedomím toho, že sa nám
dostalo obrovského šťastia: „Prečo ja
tak veľa a ostatní tak málo?“

Božie volanie sa môže prejaviť aj v
zdanlivo náhodných udalostiach,
ktoré človekom vnútorne pohnú a
zanechajú v ňom stopu. Keď sa raz
svätý Josemaría zamýšľal nad svojím
životom, povedal: „Pán ma
pripravoval mne napriek, skrze
zdanlivo nevinné udalosti, ktoré
využíval na to, aby v mojej duši
prebudil božský nepokoj. Preto veľmi
dobre rozumiem tej tak ľudskej a
zároveň božskej láske Terézie od
Dieťaťa Ježiša, ktorú dojalo, keď
medzi stránkami knihy objavila
obrázok s prebodnutou rukou
Spasiteľa. Aj mne sa také podobné
veci stali, a tiež mnou vnútorne
pohli.“ [5]

Inokedy človek túto láskyplnú
prítomnosť objaví prostredníctvom



ľudí alebo spôsobov života podľa
evanjelia, ktoré v jeho duši
zanechajú Božiu stopu. Aj keď náš
život môže zmeniť nejaká nečakaná
udalosť alebo stretnutie, naše
povolanie sa zvyčajne vykryštalizuje
v tom, čo sme doteraz prežili.
Napokon môžu dušu zasiahnuť aj
niektoré slová z evanjelia, ktoré v nej
utkvejú a sladko znejú v pamäti, a
potom človeka sprevádzajú niekedy
aj po celý život. Svätú Teréziu z
Kalkaty napríklad hlboko zasiahlo
Ježišovo „Žíznim“ (Jn 19,28) na kríži;
pre svätého Františka Xaverského
bola rozhodujúca otázka: „Čo
človeku prospeje, keď získa celý svet,
ale stratí svoju dušu?“ (Mt 16,26).

To najtypickejšie na tomto nepokoji
srdca je asi to, že dostane podobu

tzv. nesympatickej sympatie. Ako
povedal svätý Pavol VI., Božie
volanie sa predstavuje ako
„znepokojujúci a zároveň



upokojujúci hlas, ktorý je jemný aj
naliehavý, neodbytný a zároveň
láskavý“ [6]. Volanie nás priťahuje a
zároveň v nás vyvoláva odpor; cítime
výzvu, aby sme sa odovzdali láske, a
súčasne nás ľaká riziko straty
slobody: „Vzpierame sa povedať
Pánovi áno. Chceme a zároveň
nechceme.“ [7]

Spojiť všetky body v modlitbe

Nikodém prichádza za Ježišom
hnaný nepokojom. Láskavá osobnosť
Pána si už získala miesto v jeho srdci:
už ho začal milovať, ale ešte sa s ním
musí stretnúť osobne. V rozhovore,
ktorý medzi nimi prebehne, mu
Majster odhalí nové horizonty:
„Veru, veru, hovorím ti: Ak sa niekto
nenarodí znova, nemôže uzrieť Božie
kráľovstvo“ (Jn 3,5). Nikodém
nechápe, a preto sa jednoducho pýta:
„Ako sa to môže stať?“ (Porov. Jn 3,9).
Pri stretnutí tvárou v tvár Ježišovi
dôjde postupne k odpovedi na



otázku, kým je on pre Ježiša a kým by
mal byť Ježiš pre neho.

Aby nepokoj srdca mohol získať
dôležitý význam pre rozlišovanie
povolania, musí byť chápaný,
vyhodnocovaný a vykladaný v
modlitbe, v rozhovore s Bohom:
„Prečo sa teraz deje toto, Pane? Čo mi
chceš povedať? Prečo mám v srdci
tieto túžby a náklonnosti? Prečo to
ľudí okolo mňa neznepokojuje a mňa
áno? Prečo ma toľko miluješ? Ako
môžem lepšie využiť dary, ktoré si mi
dal?“ Len vďaka tejto navyknutej
ochote v modlitbe možno rozoznať
láskyplnú Božiu starostlivosť - jeho
Prozreteľnosť - v udalostiach nášho
života, v ľuďoch, s ktorými sme sa
stretli, a dokonca aj v spôsobe, akým
sa utváral náš charakter, záľuby a
zručnosti. Akoby Boh na našej ceste
vytyčoval body, ktoré až teraz, v
modlitbe, postupne dostávajú
podobu rozoznateľnej kresby.



Benedikt XVI. to vysvetľoval takto:
„Tajomstvo povolania leží vo vzťahu
k Bohu, v modlitbe, ktorá rastie
práve vo vnútornom tichu, v
schopnosti vnímať, že Boh je blízko.
A to platí tak pred voľbou, teda v
čase rozhodnutia a vyjdenia, tak po
nej, ak chce človek vytrvať a byť na
ceste verný.“ [8] Pre toho, kto sa pýta
na svoje povolanie, je prvou a
základnou podmienkou pristúpiť v
modlitbe k Ježišovi a naučiť sa od
neho hľadieť na svoj život jeho
očami. Stane sa mu možno niečo
podobné, ako onému slepcovi,
ktorému Ježiš pomazal oči slinou:
najprv videl všetko rozmazane; ľudia
mu pripadali ako chodiace stromy.
Dovolil však Pánovi, aby pokračoval,
a nakoniec videl jasne (porov. Mk 8,
22-25).

Spúšťač

Dva roky po onom nočnom stretnutí
s Ježišom dôjde k udalosti, ktorá



Nikodéma donúti, aby zaujal jasné
stanovisko a dal sa otvorene spoznať
ako Pánov učeník. Pilát, navedený
veľkňazmi a farizejmi, dá ukrižovať
Ježiša Nazaretského. Jozef z
Arimatey získa povolenie sňať jeho
telo z kríža a pochovať ho. Svätý Ján
píše: „Dostavil sa tam aj Nikodém,
ten, ktorý k nemu prišiel raz v
noci“ (Jn 19,39). Pánov kríž, útek
učeníkov a možno aj príklad vernosti
Jozefa z Arimatey sú pre Nikodéma
výzvou, ktorá ho donúti, aby sa
rozhodol: „Takto sa zachovali k
Ježišovi ostatní; ako sa zachovám
ja?“.

Spúšťač čiže rozbuška, je malé
množstvo citlivejšej a slabšie
výbušnej zmesi, ktorá sa spúšťa
pomocou knôtu alebo elektrického
výboja a spôsobuje explóziu menej
citlivej, ale silnejšej nálože. Pri
hľadaní povolania sa často stáva, že
dôjde k nejakej udalosti, ktorá
zapôsobí na nepokoj v srdci ako



spúšťač, takže ten vďaka tomu
dostane jasný zmysel, ukáže človeku
cestu a podnieti ho k tomu, aby sa po
nej vydal. Môže ísť o udalosti
najrôznejšieho druhu s rôzne veľkým
emočným nábojom. Dôležité je, aby
boli, podobne ako nepokoj srdca,
pochopené a vyložené v modlitbe.

Spúšťačom môže byť aj nejaké
duševné vzrušenie alebo nečakané
stretnutie s nadprirodzenom, ako sa
stalo pápežovi Františkovi, keď mu
bolo zhruba sedemnásť rokov.
Jedného septembrového dňa sa
chystal na oslavu s priateľmi, ale
povedal si, že sa predtým ešte zastaví
v miestnom kostole. Tam sa náhodou
stretol s kňazom, ktorého nepoznal.
Kňazove rozjímanie na neho hlboko
zapôsobilo, a tak sa rozhodol, že sa u
neho vyspovedá. „Pri tej spovedi sa
mi stalo niečo divné, neviem, čo to
bolo, ale zmenilo mi to život. Povedal
by som, že ma prichytili, keď som
nebol v strehu,“ spomínal na to o



štvrť storočia neskôr. A vysvetľoval si
to takto: „Zažil som prekvapenie,
ohromenie zo stretnutia; uvedomil
som si, že som bol očakávaný. Od tej
chvíle je pre mňa Boh tým, kto sa
prvý chytí iniciatívy. Hľadáš ho, ale
On ťa hľadá ako prvý.“ [9]

Inokedy môže byť spúšťačom príklad
blízkeho priateľa, ktorý sa odovzdá
Bohu: „Môj priateľ sa odovzdal Bohu,
a čo ja?“ Alebo láskavé pozvanie
priateľa ísť s ním po určitej ceste, ono
„Poď a uvidíš“ (Jn 1,46), ktorým Filip
vyzval Natanaela. Dokonca to môže
byť aj nejaká úplne obyčajná udalosť,
ktorá však pre toho, kto má nepokoj
v srdci, veľa znamená. Boh vie, ako si
poslúžiť aj tými najnepatrnejšími
vecami, aby pohol dušou. Tak sa to
stalo aj svätému Josemaríovi, keď mu
Božia Láska vyšla v ústrety uprostred
snehu.

Skôr ako o vzplanutie však často ide
o rozhodnutie, ku ktorému človek



dospeje pozvoľným dozrievaním
viery a lásky v modlitbe. Bez toho,
aby si toho bol vedomý, dosiahne
postupne s Božou pomocou mravnú
istotu o tom, že má povolanie a
pôsobením milosti sa pre neho
rozhodne. Blahoslavený John Henry
Newman tento proces majstrovsky
opísal, keď si pripomínal svoje
obrátenie: „Istota je náhla a objaví sa
v konkrétnom okamihu; pochybnosť
je oproti tomu proces. Ja som mal k
istote ešte ďaleko. Istota je úkon
reflexie: znamená to vedieť, že viem.
A tú som až do doby krátko pred
svojou konverziou nemal. Ale (...) kto
môže určiť ten presný okamih, kedy
sa jeho predstava začne nakláňať ako
misky váh, a to, čo sa predtým
prikláňalo na jednu stranu, sa
premení v pochybnosť?“ [10] Proces
rozhodovania, pri ktorom
rozhodnutie odovzdať sa dozreje
pozvoľna a nie prudko, je v
skutočnosti oveľa istejší ako
rozhodnutie vyvolané ohromujúcim



zábleskom nejakého vonkajšieho
znamenia, ktoré nás môže ľahko
oslniť a zmiasť.

V momente, keď dôjde k zvratu,
človek prezrie. A nielen to: aj jeho
vôľa je podnecovaná zvoliť novú
cestu. Preto svätý Josemaría napísal:
„Ak sa spýtate mňa, ako sa spozná
Božie volanie, ako si to človek
všimne, poviem vám, že je to nový
pohľad na svet. Akoby sa v nás
rozsvietilo svetlo; je to tajomný
impulz.“ [11] Povolanie je svetlo a
impulz. Svetlo v našej inteligencii
osvietenej vierou, aby sme pochopili
svoj život; impulz v srdci zapálenom
láskou k Bohu, aby sme odpovedali
na Pánovo pozvanie, aj keď sa to
bude diať s onou nesympatickou
sympatiou, ktorá je pre Božie veci
príznačná. Je preto dobré prosiť
„nielen o svetlo, aby sme videli svoju
cestu, ale aj o silu, aby sme sa chceli
spojiť s Božou vôľou“. [12]



Pomoc v duchovnom vedení

Nevieme, či Nikodém hovoril s
ostatnými učeníkmi pred alebo po
tom, čo sa stretol s Ježišom. Možno to
bol sám Jozef z Arimatey, kto ho
prinútil k tomu, aby sa bez strachu z
farizejov otvorene priznal k Ježišovi.
Možno ho aj doviedol k tomu
rozhodujúcemu stretnutiu s Ježišom.
Práve v tom spočíva duchovné
sprevádzanie či vedenie: v možnosti
poradiť s niekým, kto ide s nami; s
niekým, kto sa snaží žiť v súlade s
Bohom, kto nás pozná a praje nám
dobro.

Je pravda, že povolanie je vec, ktorá
bude vždy len medzi mnou a Bohom.
Nikto nemôže vidieť moje povolanie
za mňa. Nikto sa nemôže rozhodnúť
za mňa. Boh sa obracia na mňa, mňa
pozýva, mňa necháva slobodne
odpovedať a mne k tomu dáva svoju
milosť. Napriek tomu nám pri tomto
rozlišovaní a rozhodovaní môže



veľmi pomôcť, ak máme vedľa seba
nejakého skúseného vodcu; okrem
iného preto, aby potvrdil, že pre
zvolenú cestu máme potrebné
schopnosti, a aby upevnil čistotu
úmyslu nášho rozhodnutia odovzdať
sa Bohu. Katechizmus hovorí, že
dobrý duchovný vodca sa môže stať
tiež učiteľom modlitby: [13] niekým,
kto nám pomôže chápať, premýšľať a
správne vykladať pohnútky srdca,
náklonnosti a udalosti v modlitbe. Aj
preto nám jeho činnosť môže
priblížiť povolanie. Skrátka niekto,
kto nám jedného dňa môže povedať:
„To je Pán“ (Jn 21,7), podobne ako
povedal svätý Ján svätému Petrovi,
keď v diaľke na brehu zbadal muža,
ktorý na nich volal.

Rozlišovanie povolania je v značnej
miere osobným procesom, rovnako
ako aj konečné rozhodnutie. Boh
nám v tom ponecháva slobodu - a to
aj potom, ako použil spúšťač. Po
odznení počiatočného momentu sa



preto môžu ľahko objaviť nové
pochybnosti. Boh je stále s nami, ale
drží sa v diaľke. Je pravda, že všetko
urobil a naďalej bude robiť On, ale
teraz chce, aby sme ten posledný
krok urobili sami, úplne slobodne a z
lásky. Nechce otrokov, chce deti.
Preto sa nevnucuje, nechce nášmu
svedomiu nič diktovať. Takmer by
sme mohli povedať, že sa stavia do
úlohy „pozorovateľa“. Pozoruje nás a
trpezlivo a pokorne čaká, ako sa
rozhodneme.

***

„Počneš a porodíš syna“ (Lk 1, 31-32).
Akoby v tichu, ktoré nasledovalo po
zvestovaní archanjela Gabriela, celý
svet zatajil dych. Božie posolstvo bolo
odovzdané. Boží hlas sa nechával už
roky počuť v srdci Panny. Teraz sa
však Boh odmlčal. A čakal. Všetko
záviselo od odpovede dievčatka z
Nazareta. Mária povedala: „Hľa,
služobnica Pána, nech sa mi stane



podľa tvojho slova“ (Lk 1, 38). Po
rokoch, pod krížom, prijala svätá
Mária z rúk Nikodéma mŕtve telo
svojho Syna. Aký dojem asi muselo
na tohto novo prichádzajúceho
učeníka urobiť, keď videl, ako
Ježišova Matka ponorená do
nesmiernej bolesti prijíma opäť s
láskou Božie cesty: „Nech sa mi stane
podľa tvojho slova.“ Ako nedať všetko
pre tak veľkú lásku?

José Brage

--------------------------------------------------------------------------------------------------------

[1] Svätý Josemaría, List 6. V. 1945, č.
42.

[2] Tamtiež.

[3] P. Seewald, Joseph kardinál
Ratzinger: Kresťanstvo na prelome
tisícročí, Portál, Praha 1997, s. 25.



[4] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného stretnutia, Cronica, 1974,
sv. I, s. 529.

[5] En dialógu con el Señor, edición
Critic-Histórica, Rialp, Madrid 2017,
p. 199.

[6] Svätý Pavol VI., Homília, 14-
X-1968.

[7] Svätý Josemaría, Poznámky z
rodinného stretnutia, Cronica, 1972,
s. 460.

[8] Benedikt XVI., Stretnutie s
mladými v Sulmone, 4-VII-2010.

[9] S. Rubin y F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona,
2013, p. 48.

[10] Beato John Henry Newman,
Apologia pre vita sua, Ciudadela,
Madrid 2010,

p. 215.



[11] List 9-I-1932, cit. v: El Opus Dei
en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993, s.
148.

[12] F. Ocáriz, "Luz para ver, fuerza
para querer", ABC, 18-IX-2018.

[13] Porov. Katechizmus Katolíckej
cirkvi, č. 2690.

José Brage

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-

laska-v-ako-sa-spozna-povolanie/
(08.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-v-ako-sa-spozna-povolanie/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-v-ako-sa-spozna-povolanie/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nieco-velke-a-nech-je-to-laska-v-ako-sa-spozna-povolanie/

	Niečo veľké a nech je to láska (V): Ako sa spozná povolanie?

