
opusdei.org

Nedeľa 22. týždňa v
Cezročnom období
(cyklus B)

Rozjímanie na nedeľu 22.
týždňa v Cezročnom období
(cyklus B). Navrhované témy
sú: milovať Boha srdcom a
skutkami; formovať svoju
citlivosť; mať bohatý vnútorný
svet.

01.09.2024

MOJŽIŠOV ZÁKON predpisoval sériu
obradov, ktoré vyjadrovali morálnu
čistotu, s akou sa malo pristupovať k



Bohu. Neskôr ich tradícia rozšírila aj
na ďalšie oblasti, aby sa všetkým
činom dala náboženská hodnota.
Napríklad pred jedlom si Židia
mnohokrát umývali ruky a to isté
robili s pohármi, nádobami a
džbánmi. Týmto spôsobom vonkajšia
čistota symbolizovala a vyjadrovala
vnútornú čistotu. V čase Krista však
na niektorých miestach legalizmus
rituálnych pravidiel prehlušil
skutočný význam uctievania Boha.
Väčší význam sa pripisoval
vonkajším gestám než vnútornému
postoju. A keď pri jednej príležitosti
niektorí farizeji kritizovali
Ježišových učeníkov za to, že jedli
bez umytia rúk, Pán využil
príležitosť, aby hovoril o skutočnej
čistote (porov. Mk 7, 1-23).

„Dobre o vás, pokrytcoch, prorokoval
Izaiáš, ako je napísané: Tento ľud ma
uctieva perami, ale ich srdce je ďaleko
odo mňa“ (Mk 7, 6). Kristus varuje
pred nedostatočnou koherenciou



niektorých farizejov, ktorí sa viac
starajú o udržanie zdanlivého
vzhľadu ako o rozvoj citového sveta,
ktorý sa teší z konania dobra. Hoci
horlivo zachovávajú dobové zvyky, v
skutočnosti to robia preto, aby si
získali úctu druhých; to znamená, že
umývajú vonkajšok vlastného
pohára, ale zabúdajú čistiť vnútro,
ktoré je predsa najdôležitejšie,
pretože práve ono obsahuje nápoj. V
osobe týchto farizejov je teda hlboké
rozdelenie. Na jednej strane sa
navonok správajú bez poškvrny,
majú hodnotný životný plán a žijú
život, ktorý je teoreticky blízky Bohu;
na druhej strane skrývajú pravý
motív svojho konania, rozvíjajú
pocity, ktoré ich vzďaľujú od Boha, a
živia túžby, ktoré nie sú v súlade s ich
identitou.

Pán chce, aby sme ho milovali nielen
svojimi skutkami, ale predovšetkým
srdcom. Sme jednota. Nie je možné
uskutočniť hodnotný životný projekt,



ak náš vnútorný svet, tvorený
túžbami, snami a pocitmi, nie je s
ním v súlade. Preto svätý Josemaría
povedal, že tajomstvom vytrvalosti je
láska[1]. Ak je to hlavný motív, ktorý
poháňa naše konanie, naučíme sa
tešiť z blízkosti Boha, zo služby
druhým, z plnenia prikázaní... Takto
budú aj naše vlastné chyby
príležitosťou na obrátenie a na
posilnenie nášho vzťahu s Pánom.
„Keď si verný, nakoniec zvíťazíš. — V
tvojom živote, hoci prehráš nejaké
bitky, nebudeš vedieť, čo je porážka.
Neúspech neexistuje — skutočne —
ak konáš so správnym úmyslom a s
túžbou plniť Božiu vôľu. — A potom
— či už s úspechom alebo
neúspechom — zakaždým zvíťazíš,
pretože si konal s láskou“[2].

PODĽA ŽIDOVSKÝCH ZVYKOV sa
niektoré jedlá nemohli jesť, pretože



boli nečisté. Pán však vyzval zástup,
aby sa pozreli do svojich sŕdc,
pretože práve tam sa kujú
náklonnosti a túžby, ktoré môžu viesť
k odvráteniu sa od Boha: „Čo z
človeka vychádza, to poškvrňuje
človeka. Lebo znútra, z ľudského
srdca, vychádzajú zlé myšlienky,
smilstvá, krádeže, vraždy,
cudzoložstvá, chamtivosť,
zlomyseľnosť, klamstvo, necudnosť,
závisť, rúhanie, pýcha, hlúposť.
Všetky tieto zlá vychádzajú znútra a
poškvrňujú človeka“ (Mk 7, 20-23).

Ježiš teda potvrdzuje, že zlé skutky
predtým, ako sa dostanú navonok,
majú svoj pôvod vo vnútri každého
človeka. Preto je dôležité venovať
pozornosť svojej citlivosti – chápanej
ako súbor pocitov, túžob a
príťažlivosti –, aby sme boli blízko
Pánovi. Ignorovanie toho, čo teší
alebo zarmucuje srdce, bráni
sebapoznaniu a bráni nám
nasmerovať vzácnu energiu



vnútorného sveta k ideálom, ktoré
inšpirujú existenciu. V
rozhodnutiach, ktoré robíme každý
deň, postupne rozvíjame svoju
citlivosť. Ak sú v súlade s naším
povolaním, môžeme prekročiť
povrch samotného gesta a naučiť sa
tešiť z času modlitby, dobre
vykonanej práce alebo skutku služby.
Na druhej strane, ak nás odvádzajú
od Boha a nie sú v súlade s našou
identitou, energia nášho vnútorného
sveta sa uberá opačným smerom, ako
chceme, t. j. posilňuje túžby a pocity,
ktoré sú v rozpore s naším
povolaním, a preto ovplyvnia aj naše
budúce konanie. Ak napríklad
klameme, aby sme pred skupinou
priateľov vyzerali dobre, budeme
mať väčšie nutkanie urobiť to, keď sa
ocitneme v podobnej situácii.

V čase modlitby s Pánom a pri
večernom spytovaní svedomia si
môžeme znovu prečítať veci, ktoré sa
dejú v našom každodennom živote.



Boh nám môže pomôcť odhaliť naše
sny, naše trápenia a predovšetkým
tie, ktorými sa snažíme uhasiť smäd
po šťastí. Takto „uvidíme, že naše
srdce nie je cestou, na ktorej sa
všetko deje a my o tom nevieme. Nie.
pozri: čo sa dnes stalo, čo ma
prinútilo reagovať, čo ma zarmútilo,
čo ma potešilo, čo bolo zlé, a ak som
urobil niečo zlé, čo som urobil? Čo
bolo zlé a či som urobil niečo zlé
iným. Ide o to, aby som videl cestu
pocitov, príťažlivosti v mojom srdci
počas dňa“[3]. Konkrétne
pomenovanie vnútorných zážitkov,
ktoré sa nám dejú, nám pomôže
lepšie spoznať samých seba. Je to
prvý krok k oslobodeniu srdca od
všetkého, čo nás vzďaľuje od Boha.

SKUTOČNOSŤ, že zlé konanie
pochádza z vnútra človeka,
neznamená, že vonkajšie skutočnosti



nie sú dôležité. V skutočnosti môžu
mať významný vplyv. Napríklad ak je
náš každodenný život naplnený
podnetnými pohľadmi a zvukmi a už
len prítomnosť ticha nám spôsobuje
nepríjemné pocity, pravdepodobne
budeme mať problém vnímať Boží
hlas v modlitbe, pretože je ako „šepot
jemného vánku“ (1 Kr 19, 12).
Neustále uspokojovanie nárokov
zmyslov vedie k tomu, že vonkajší
svet preberá kontrolu nad naším
vnútrom. To neznamená, že nám
nevyhnutne navrhuje zlé veci, ale
bráni nám zvyknúť si rozlišovať
medzi vecami, ktoré nás približujú k
Bohu, a tými, ktoré nás k nemu
nepribližujú, pretože za zdanlivým
dobrom ľahko nevidíme neporiadok,
ktorý do sveta vniesol hriech. „Takto
sme hypnotizovaní príťažlivosťou,
ktorú v nás tieto veci vzbudzujú,
krásne, ale iluzórne veci, ktoré
nedokážu dodržať to, čo sľubujú, a
tak v nás nakoniec zanechávajú pocit
prázdnoty a smútku. Tento pocit



prázdnoty a smútku je znakom toho,
že sme sa vydali na cestu, ktorá
nebola správna, ktorá nás zaviedla
na scestie“[4].

Svätý Josemaría nás vyzval, aby sme
mali vonkajší pohľad spojený s
vnútorným svetom. „Načo sa
obhliadať po vonkajšku, keď svoj svet
nosíš v sebe?“[5]. Bohaté vnútro, ktoré
sa teší zo všetkého, čo súvisí s
vlastným povolaním, pomáha
prikladať vonkajším veciam správnu
dôležitosť. Počúvanie piesne,
sledovanie videa alebo počúvanie
správ môže počkať, ak viem, že
odkladanie tohto uspokojenia mi
pomôže neskôr lepšie pracovať alebo
sa modliť. A všetko, čo môže uškodiť
duši, bude vnímané nielen ako zlé,
ale aj ako škaredé, nepríjemné alebo
neladiace. Samozrejme, môže to
istým spôsobom priťahovať, ale bude
ľahké túto príťažlivosť odmietnuť, ak
nám to naozaj nevyhovuje, pretože
to narúša harmóniu a krásu



vnútornej klímy. Žiadna ľudská
bytosť nemala taký bohatý vnútorný
svet ako Panna Mária. Ona nám bude
schopná pomôcť prejsť srdcom veci,
ktoré sa nám dejú, a rozvinúť
citlivosť, ktorá sa teší zo života spolu
s jej Synom.

[1] Porov. Svätý Josemaría, Cesta, bod
999.

[2] Svätý Josemaría, Vyhňa, bod 199.

[3] František, Audiencia, 5-X-2022.

[4] Ibid.

[5] Svätý Josemaría, Cesta, bod 184.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/nedela-22-tyzdna-v-

https://opusdei.org/sk-sk/article/nedela-22-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-b/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nedela-22-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-b/


cezrocnom-obdobi-cyklus-b/
(28.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/nedela-22-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-b/

	Nedeľa 22. týždňa v Cezročnom období (cyklus B)

