
opusdei.org

Nedeľa 18. týždňa v
Cezročnom období
(cyklus B)

Rozjímanie na nedeľu 18.
týždňa v Cezročnom období
(cyklus B). Navrhované témy
sú: Eucharistia uspokojuje náš
hlad po Bohu; jedlo, ktoré nás
robí podobnými Ježišovi;
objavovanie gest liturgie.

04.08.2024

JEŽIŠ predstavuje a anticipuje
pravdu o Eucharistii v reči o chlebe
života. Ako rozpráva evanjelium



svätej Omše, niektorí z poslucháčov
pripomenuli Pánovi, ako sa Mojžiš
počas exodu prihováral Bohu a z
neba padal chlieb – manna (porov.
Ex 16, 2-4.12-15). Kristus použil túto
narážku, aby im hovoril o novej
manne, o Božom chlebe, ktorý je
jeden – a je to niekto –, kto zostupuje
z neba a dáva svetu život. Učeníci
potom prosili Pána: „Vždy nám dávaj
taký chlieb“ (Jn 6, 34). Skutočne
pociťovali hlad, ktorý nebol fyzický,
ale „zásadnejší hlad, ktorý sa nedá
nasýtiť obyčajným jedlom. Je to hlad
po živote, hlad po večnosti.
Znamenie manny bolo ohlásením
Kristovej udalosti, ktorý uspokojí
hlad človeka po večnosti tým, že sa
sám stane živým chlebom, ktorý dáva
život svetu. Tí, čo Ježiša počúvajú, ho
žiadajú, aby naplnil to, čo ohlasovalo
znamenie manny, možno bez toho,
aby si uvedomovali rozsah svojej
žiadosti“[1].



Ak je táto žiadosť odvážna, Ježišova
odpoveď je ešte oslnivejšia a
novátorskejšia: „Ja som chlieb života.
Kto prichádza ku mne, nikdy nebude
hladovať, a kto verí vo mňa, nikdy
nebude žízniť“ (Jn 6, 35). Ako hovorí
svätý Josemaría: „ Toto je Dobrá
zvesť. Zvesť nová, novina, pretože
nám hovorí o takej nesmiernej láske,
o akej sme predtým ani len netušili.
Zvesť dobrá, lebo niet nič lepšieho,
než je dôverné zjednotenie sa s
Bohom, s Dobrom nad všetky dobrá.
Je to Dobrá zvesť, lebo istým
spôsobom, ktorý nie je možné ani
opísať, je pre nás závdavkom
večného života“[2].

S Eucharistiou sa deje niečo
podobné, ako keď sa do niekoho
zamilujeme. Máme túžbu byť s
druhým človekom a poznať ho.
Každé stretnutie nás napĺňa a
zároveň sa nám zdá nedostatočné.
Ak je láska autentická, príde čas, keď
nám nebude stačiť z času na čas sa s



danou osobou stretnúť: budeme s
ňou chcieť zdieľať celý svoj život.
Sväté prijímanie nasýti náš hlad po
Bohu a zároveň v nás prebudí túžbu
nielen častejšie ho prijímať, ale aj
kontemplovať ho tvárou v tvár vo
večnom živote. Eucharistický chlieb
je pre nás nevyhnutný, aby sme k
tomuto cieľu kráčali ďalej, tak ako
Izraeliti kráčali púšťou k zasľúbenej
zemi. Takto nás Ježiš – aj
prostredníctvom eucharistického
chleba – priťahuje k sebe, k plnosti
neba.

V DRUHOM ČÍTANÍ svätej Omše svätý
Pavol vyzýva obyvateľov Efezu:
„Máte odložiť starého človeka s
predošlým spôsobom života, ktorý sa
ženie za klamnými žiadosťami do
skazy, a obnovovať sa duchovne
premenou zmýšľania, obliecť si
nového človeka, ktorý je stvorený



podľa Boha v spravodlivosti a pravej
svätosti“ (Ef 4, 22-24). Radi by sme sa
riadili touto apoštolovou výzvou, ale
niekedy zisťujeme, že nám chýbajú
konkrétne usmernenia na jej
realizáciu. Možno sme si kládli
otázku, ako svojho času Zachej
(porov. Jn 3, 4), ako sa znovuzrodiť,
akou cestou sa vydať, aby sme
dosiahli vytúženú vnútornú obnovu.
A konkrétny návrh nachádzame
práve vo svätej Omši: „Možno sme si
niekedy položili otázku, ako sa
môžeme Bohu odvďačiť za toľkú
lásku; možno sme aj zatúžili dostať
jasne definovaný program
kresťanského života. Riešenie je
jednoduché a prístupné všetkým
veriacim: s láskou sa zúčastňovať na
svätej Omši a naučiť sa v nej stýkať s
Bohom, pretože v tejto obete je
obsiahnuté všetko, čo od nás Pán
očakáva“[3].

Pri obrade kňazskej vysviacky biskup
vkladá do rúk vysvätených paténu a



kalich a hovorí im: „Dobre si
uvedom, čo budeš robiť, napodobňuj
to, čo budeš mať v rukách, a celý svoj
život formuj podľa tajomstva
Pánovho kríža“[4]. Chlieb života nás
postupne pripodobňuje samotnému
Bohu: prežívaním Eucharistie
napodobňujeme a vtláčame do seba
to, čo jeme. Ľudské jedlo je
asimilované organizmom, stáva sa
súčasťou osoby, ktorá ho konzumuje,
ktorá ho metabolizuje; paradoxne, s
chlebom života sa deje opak: sme to
my, kto sa asimiluje s tým, ktorý
zostúpil z neba.

Reálna prítomnosť Ježiša v
eucharistických druhoch vyjadruje
jeho lásku k nám; odráža jeho
odhodlanie zostať nám nablízku, v
našom dosahu, akoby potreboval
ľudskú spoločnosť. Preto je
Eucharistia „jednou z najcennejších
vecí, ktoré môže mať Cirkev na svojej
ceste dejinami. To vysvetľuje
starostlivú pozornosť, ktorú vždy



venovala eucharistickému
tajomstvu“[5]. Starostlivosť a
pozornosť, ktorú si želáme, aby sa
stala našou vlastnou, a nech sa táto
starostlivosť a pozornosť každým
dňom prehlbujú.

„ČO SME POČULI a poznali a čo nám
rozprávali naši otcovia, nezatajíme
pred ich synmi; ďalším pokoleniam
vyrozprávame“ (Ž 77, 3-4). Toto
zvolanie žalmistu vyjadruje túžbu
verne odovzdávať iným dielo spásy,
Božie poklady. Veľmi dobre vieme, že
Eucharistia nám v istom zmysle
nepatrí. Nie je naším dielom, ale
dielom Trojice. Preto sa ju snažíme
verne strážiť, privádzať k nej tých,
ktorých nám Boh postaví do cesty,
pretože Eucharistia má veľký
evanjelizačný potenciál. A logicky
môžeme verne strážiť a šíriť len to, čo
poznáme a milujeme. Jedným zo



spôsobov, ako prehĺbiť lásku k
Eucharistii, je liturgia Cirkvi, „veľká
vychovávateľka v prvenstve viery a
milosti“[6].

Je možné, že niekedy sú pre nás
liturgické obrady a gestá trochu
nezrozumiteľné; môžeme potom
dospieť k tomu, že ich odmietneme
alebo im nebudeme pripisovať veľký
význam ako súboru vecí, ktoré sa
jednoducho vykonávajú. Vždy sa
však môžeme pokúsiť postupne
kalibrovať to, čo nám ukazujú, bez
toho, aby sme si mysleli, že sú to
jednoducho bezvýznamné úkony. V
skutočnosti sú tieto gestá
„vyjadrením Kristových citov, ktoré
dozrievali po stáročia, a učia nás mať
rovnaké city ako on; tým, že
prispôsobujeme svoju myseľ jeho
slovám, pozdvihujeme svoje srdce k
Pánovi“[7]. Napríklad bozk na oltár,
ktorý dáva kňaz pri príchode do
presbytéria, je výrazom úcty. „S
horlivosťou pristupujem k oltáru“,



povedal svätý Josemaría, „a namiesto
toho, aby som naň položil ruky, s
láskou ho objímam a bozkávam ako
zamilovaný, čo aj som: zamilovaný!
Keby som nebol, bol by som v
ťažkostiach!“ Podobne aj gesto
biblického pôvodu bitia sa do pŕs pri
kajúcom akte fyzicky sprevádza našu
ústnu prosbu o odpustenie. „Bili ste
sa do pŕs, keď ste počuli Vyznávam“,
povedal svätý Augustín. „Čo teraz
znamená biť sa do pŕs, ak nie
obviňovať to, čo je v prsiach, a týmto
viditeľným úderom trestať
neviditeľné hriechy?“[8].

„Liturgia neoslavuje Boha preto, že
by sme mohli niečo pridať ku kráse
neprístupného svetla, v ktorom
prebýva (porov. 1 Tim 6, 16), alebo k
dokonalosti anjelského spevu, ktorý
večne znie v nebeských príbytkoch.
Liturgia vzdáva Bohu slávu, pretože
nám tu na zemi umožňuje vidieť
Boha pri slávení tajomstiev a v tomto
pohľade čerpať život z jeho Veľkej



noci: my, ktorí sme boli pre hriechy
mŕtvi, milosťou sme znovu ožili s
Kristom (porov. Ef 2, 5), a stali sme sa
Božou slávou“[9]. Môžeme prosiť
Pannu Máriu, aby nám pomohla
prehĺbiť naše chápanie liturgie
Cirkvi. Takto v nás môže rásť
citlivosť, ktorá nám umožní
rozpoznať jej Syna pri slávení
Eucharistie a aj počas dňa.

[1] Svätý Ján Pavol II, Homília, 31-
V-1997.

[2] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom, bod
152.

[3] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom, bod
88.

[4] Rímsky pontifikál, Rituál kňazskej
vysviacky, č. 153.



[5] Svätý Ján Pavol II, Ecclesia de
eucaristia, bod 9.

[6] Benedikt XVI, Príhovor, 6-5-2011.

[7] Kongregácia pre Boží kult a
disciplínu sviatostí, Instr. 
Redemptionis sacramentum, 25-
III-2004, bod 5.

[8] Svätý Augustín, Kázeň 67, 1 v 
Obras completas de S. Agustín, BAC
10, Madrid 1983, s. 267.

[9] František, Desiderio desideravi, bod
43.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/nedela-18-tyzdna-v-
cezrocnom-obdobi-cyklus-b/

(27.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/nedela-18-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-b/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nedela-18-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-b/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nedela-18-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-b/

	Nedeľa 18. týždňa v Cezročnom období (cyklus B)

