
opusdei.org

Nedeľa 10. týždňa v
Cezročnom období
(cyklus B)

Rozjímanie na nedeľu 10.
týždňa v Cezročnom období
(cyklus B). Navrhované témy
sú: hriech nás vzďaľuje od Boha
a od seba navzájom; lacné
ponuky šťastia; neodpustiteľný
hriech.

09.06.2024

PO OKLAMANÍ hadom si Adam a Eva
uvedomili, že sú nahí. Hneď ako
zistili, že sa blíži Boh, skryli sa pred



jeho prítomnosťou. Pán potom
zavolal „Adama a povedal mu: Kde
si? On odpovedal: Počul som tvoj hlas
v záhrade, nuž bál som sa, lebo som
nahý, a preto som sa skryl. Vravel
mu: Kto ťa upozornil, že si nahý?!
Jedol si azda zo stromu, z ktorého
som ti jesť zakázal?! Adam
odpovedal: Žena, ktorú si mi dal na
pomoc, tá mi dala zo stromu a ja som
jedol“ (Gn 3, 9-12). Zmena v
Adamovom postoji je zarážajúca.
Krátko predtým, keď po prvý raz
uvidel Evu, zvolal: „Toto je teraz kosť
z mojich kostí a mäso z môjho
mäsa“ (Gn 2, 23). Teraz však dáva
najavo, že s ňou nemá nič spoločné.
Už nie je „mäsom z môjho tela“, ale
zdá sa, že je Božím vnucovaním:
„Žena, ktorú si mi dal, aby mi bola
spoločníčkou“. Zároveň nepreberá
zodpovednosť za svoju neposlušnosť,
ale naopak, vinu za svoju chybu
prenáša na Evu: „Ona mi dala zo
stromu a ja som jedol“.



Prvým dôsledkom hriechu je
otroctvo: ten, kto hreší, „sa stal
otrokom toho, pre čo sa rozhodol, a
rozhodol sa pre to najhoršie, pre
neprítomnosť Boha“[1]. Z toho
vyplýva, že hriech má za následok
rozkol s Pánom a s ľuďmi okolo nás.
Práve to sa stalo Adamovi. Hriech
skončil jeho vzdialením sa od tých,
ktorých najviac miloval. Bojí sa Boha,
a tak sa skrýva pred jeho
prítomnosťou; s podozrením hľadí na
Evu, a tak ju obviňuje a dištancuje sa
od nej. Hriechom sa každý z nás
vzďaľuje od šťastia, pre ktoré bol
stvorený, a narúša sa naša harmónia
s Bohom, so sebou samým a s ľuďmi,
na ktorých nám najviac záleží.

Svätý Josemaría považoval hriech za
najhoršie zlo, ktorého sa treba „báť“
a „vyhýbať sa mu s Božou
pomocou“[2], pretože nás vzďaľuje od
šťastia, ktoré pochádza zo vzťahu s
naším Pánom a s druhými ľuďmi.
„Mali by sme tiež veľmi silno a



úprimne — rozumom i srdcom —
pociťovať hrôzu zo smrteľného
hriechu. No zároveň by však mal byť
v našej duši hlboko zakorenený
odpor k akémukoľvek ľahkému
hriechu, k akýmkoľvek
kompromisom, ktoré nás síce
nezbavujú Božej milosti, no oslabujú
cesty, ktorými k nám prichádza“[3].

ĎALŠÍM dôsledkom otroctva hriechu
je, že nás vedie k tomu, aby sme
všetky svoje očakávania vkladali do
pozemskej reality. Tak môžeme
nadobudnúť presvedčenie, že šťastie
spočíva výlučne vo vlastnení
bohatstva, hromadení pôžitkov a
prežívaní intenzívnych zážitkov. A
hoci je pravda, že toto všetko môže
priniesť relatívny blahobyt, naše
srdce to neuspokojí. „Ak skutočne
necháte vyvstať najhlbšie túžby
svojho srdca, uvedomíte si, že vo



vašom vnútri je neuhasiteľná túžba
po šťastí, a to vám umožní
odmaskovať a odmietnuť mnohé 
lacné ponuky, ktoré nájdete okolo
seba. Keď sebecky hľadáme úspech,
potešenie, vlastnenie a robíme si z
nich modly, môžeme zažiť aj chvíle
opojenia, falošný pocit uspokojenia,
ale nakoniec sa stávame otrokmi,
nikdy nie sme spokojní a cítime
potrebu hľadať stále viac a viac“[4].

Všetko, čo vyšlo z Božích rúk, je
dobré. Preto kresťanský život nie je o
odmietaní týchto skutočností. Ježiš sa
v skutočnosti tešil z dobrých chvíľ so
svojimi učeníkmi pri jedle (porov. Lk
10, 38-41) a vedel, že víno je
nevyhnutné na oživenie niektorých
spoločenských stretnutí (porov. Jn 2,
1-12). Zlo nie je v samotnom jedle
alebo v pôžitku, ale v našom vzťahu k
nemu. Totiž keď tieto dobrá
absolutizujeme a žijeme ich s
vylúčením dôležitejších rozmerov
nášho života: nášho vzťahu s Bohom,



lásky k manželskému partnerovi,
našich priateľstiev, našej práce a tak
ďalej. Potom možno môžeme veriť, že
bohatstvo alebo pôžitok môžu
nahradiť šťastie, ktoré
nenachádzame v najdôležitejších
aspektoch našej existencie.

„Boh chce, aby sme boli stále šťastní.
Pozná nás a miluje nás. Ak dovolíme,
aby Kristova láska zmenila naše
srdcia, potom môžeme zmeniť svet.
To je tajomstvo skutočného šťastia“[5].
Pán nás pozýva, aby sme svoj pohľad
nesmerovali ani tak k tomu, čo je
bezprostredné a zároveň zbytočné,
ale k tomu, čo nás hlboko uspokojuje:
k istote vedomia, že sme ním
bezpodmienečne milovaní. „Ak
nehľadíme na to, čo je viditeľné,“ píše
svätý Pavol v druhom čítaní, „ale na
to, čo je neviditeľné; lebo viditeľné je
do času, ale neviditeľné je naveky“ (2
Kor 4, 18). Kristus nám ukazuje, že je
možné nenechať sa opantať týmito
viditeľnými vecami. On nám môže



pomôcť vidieť v týchto
skutočnostiach neviditeľné, čo sa
môže stať aj príležitosťou myslieť na
druhých a vzdávať Bohu slávu.

POČAS svojho pôsobenia na zemi
prejavoval Ježiš milosrdenstvo
všetkým ľuďom. Neváhal odpustiť
hriechy všetkým, ktorí k nemu prišli
s vedomím svojej slabosti. Aj keď o
odpustenie výslovne nežiadali,
Kristus vedel v ich srdciach vyčítať
ľútosť nad hriechmi a túžbu zmeniť
svoj život. Týmto spôsobom Boh
ukázal, že vlastné chyby už nie sú
prekážkou v kontakte s ním: môžu
byť príležitosťou na oživenie viery, ak
si ich človek pokorne prizná a
dôveruje Božiemu milosrdenstvu.
Dnes, vždy keď pristúpime k sviatosti
spovede, Ježiš očisťuje našu dušu a
dáva nám milosť začať odznova.



Je však jeden hriech, o ktorom Pán
povedal, že sa nedá odpustiť: „Veru,
hovorím vám: Ľuďom sa odpustia
všetky hriechy i rúhania, ktorými by
sa rúhali. Kto by sa však rúhal Duchu
Svätému, tomu sa neodpúšťa naveky,
ale je vinný večným hriechom“ (Mk
3, 28-29). Do tohto postoja upadli
niektorí zákonníci. Keďže Ježišove
dobré skutky pripisovali diablovi,
otvorene odmietali ním ponúkané
spasenie. Preto tento hriech nebude
odpustený: nie preto, že by Boh
nemohol odpustiť všetky hriechy, ale
preto, že títo ľudia vo svojej
tvrdohlavosti odmietli a pohrdli
milosťou Ducha Svätého. Istým
spôsobom odmietli prijať Božiu
milosť a nárokovali si „domnelé 
právo zotrvať v zle“[6].

S takýmto postojom sa možno
stretnúť aj pri uvažovaní o našich
hriechoch. Po mnohých rokoch
snahy byť svätými máme možno
dojem, že ideme skôr dozadu ako



dopredu. Napriek našim dobrým
túžbam cítime, že naše sily ochabujú,
a veríme, že príde čas, keď sa Boh
unaví udeliť nám svoje odpustenie.
Práve o tom je zúfalstvo: vzdávame
sa, pretože si myslíme, že sme
vyčerpali Božie milosrdenstvo. Ale
Pánova láska nezávisí od toho, či sme
si ju zaslúžili alebo nie: jeho túžba
pritiahnuť nás k sebe sa nezmenšuje;
jeho bezodplatná láska nepozná
hranice. „Toto je nezničiteľné srdce
našej nádeje, horiace jadro, ktoré
udržiava našu existenciu: nad našimi
vlastnosťami a nedostatkami,
silnejšie ako rany a zlyhania
minulosti, ako obavy a strach z
budúcnosti, sa skrýva táto pravda:
sme milované deti“[7]. Panna Mária,
naša nádej, prináša každému z nás
bezpodmienečnú lásku, ktorú má k
nám jej syn Ježiš.



[1] Svätý Josemaría, Boží priatelia, bod
37.

[2] Svätý Josemaría, Cesta, bod 386.

[3] Svätý Josemaría, Boží priatelia, bod
243.

[4] František, Posolstvo, 21-I-2014.

[5] Benedikt XVI, Prejav, 24-III-2012.

[6] Svätý Ján Pavol II, Dominum et
Vivificantem, bod 46.

[7] František, Homília, 24-XII-2020.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/nedela-10-tyzdna-v-
cezrocnom-obdobi-cyklus-b/

(12.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/nedela-10-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-b/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nedela-10-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-b/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nedela-10-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-b/

	Nedeľa 10. týždňa v Cezročnom období (cyklus B)

