
opusdei.org

«Neboj sa, maličké
stádo»:
Evanjelizovať v dobe
zmien (I)

Je čas zmeniť pohľad — prejsť
od nostalgie k odvahe, od viery
v obrannom postoji k viere,
ktorá s dôverou ponúka víziu
sveta a života. 18. kapitola zo
série „Boj, blízkosť, poslanie“.

25.10.2025

Skupina prieskumníkov, otužených
rokmi v púšti, sa vydáva do krajín,
aké ešte nikdy nevideli. Kráčajú cez



pahorky a zelené údolia; nachádzajú
strapce hrozna, ktoré musia niesť
dvaja, a figy, ktoré by zatienili
hociktorý orientálny trh (porov. Nm
13,17–24). Napĺňa ich nadšenie,
takmer eufória, keď konečne vidia tú
dlho očakávanú zem: zeleň, život,
obrovské plody. Ich srdce sa plní
úžasom; nádej sa stáva konkrétnou,
hmatateľnou. Dotýkajú sa prstami
sveta, ktorý im ponúka všetko, na čo
celé roky čakali. Ale spolu s tým
prísľubom sa mieša aj úzkosť: túto
zem bude treba dobyť. A vo vzduchu
visí čosi nepriateľské.

Prieskumníci v krajine obrov

V diaľke sa rysujú opevnené mestá.
Zblízka prieskumníci zistia, že
obyvatelia sú vysokí ako duby —
skutoční obri! Niektorí zabúdajú na
Božiu silu a rozsievajú burinu
pesimizmu. Zrazu sa ľud začína
obzerať za mannou z púšte... Ich
nadšenie sa rozplynie ako rosa pri



prvom slnečnom lúči. Ovzdušie sa
napína medzi tými, čo chcú všetko
nechať a vrátiť sa do Egypta, a tými,
čo majú ešte iskru v očiach a
dobyvateľského ducha — pár
„bláznov“, úprimne povedané. Zem
je krásna, áno, ale úloha sa zdá byť
obrovská v každom zmysle. Rastie
vedomie, že na to nemajú; otriasa sa
istota, o ktorú sa opierali. Srdce sa
zmieta medzi dôverou a pokušením
utiecť, medzi túžbou riskovať a
strachom zničenia. Alternatíva je
jasná: buď vstúpiť do kontaktu, alebo
sa naveky zabarikádovať v púšti.

Ľud zostane uväznený v tejto voľbe
celé desaťročia. V jadre ich brzdí
nedostatok dôvery v Boha. Stále im
znie v ušiach tá časť správy
prieskumníkov: „Ba aj obrov sme
tam videli, Enakových synov z rodu
obrov. Popri nich sme sa zdali ako
kobylky“ (Nm 13,34)! Ochrnutí
strachom z nových výziev takmer
všetci zostarnú. Len niekoľkým



„bláznom“ — Kálebovi z Júdovho
kmeňa a Jozuemu z Efrajimovho —
bude dopriate prežiť skúšku času.
Nie sú najväčší ani najodvážnejší, ale
vedia, že víťazstvo nezávisí od ich síl
ani od zbroje, ale od živého Boha,
ktorý kráča uprostred nich.

O štyridsať rokov neskôr, po dlhom
období očisťovania kolísavej nádeje,
stojí ľud znovu pred bránami
zasľúbenej zeme. Stále sú prítomní
Káleb a Jozue, vodca, ktorý dôveroval
Bohu a ktorý zavedie obnovený ľud
za Jordán. Pohýňajú ich slová, ktoré
Pán vyriekol Mojžišovými ústami:
„Vyvoľ si život“ (Dt 30,19). Boh im
hovorí — a hovorí aj každému z nás:
„Pozri, stvoril som ťa, aby si žil, aby si
bol šťastný… Vyberieš si ma? Zvolíš si
život?“ To je to, čo objavili a čo si
zvolili „malí“: vedia, že všetka
nekonečná túžba po živote, ktorú
nosia v sebe, má svoj prameň a cieľ v
Bohu. A nechcú nič iné. Pochopili, že
uspieť v živote, dosiahnuť svoj život,



znamená dovoliť, aby ich zaliala
Božia láska, a potom ju štedro
rozdávať.[1]

Predsa však zostáva zásadný aspekt,
ktorý Židia zhromaždení okolo
Jozueho ešte nemôžu pochopiť.
Chýba im kľúč na správny výklad
vstupu do zasľúbenej zeme.
Uprostred vlastného príbehu
vyhnanstva a oslobodenia nevedia
pochopiť jeho hlbší význam. Ešte
nechápu svoju úlohu v dejinách
spásy. Zatiaľ sú zameraní na dobytie,
na boj: snívajú o ohromujúcom
víťazstve, ktoré ospevuje celá kniha
Jozue. Ide o to postaviť sa a zvíťaziť,
čeliť silou — hoci skromnou — a
kultúrou — ktorá je ešte chabá —
proti národom pred nimi. Ide o
vojenské a kultúrne dobývanie, o
využitie zbraní, ktoré majú k
dispozícii.

V skutočnosti sa ľudu, ktorý s Jozuem
vstupuje do zasľúbenej zeme, len s



veľkými ťažkosťami podarí preraziť
medzi tými národmi. Hoci sa drží
svojich koreňov, naučí sa nadväzovať
vzťahy s inými národmi. A postupne
začne chápať, že jeho úloha medzi
nimi nie je vládnuť. Kľúč k tomu mu
Pán bude dávať prostredníctvom
prorokov: „Ustanovím ťa za svetlo
pohanom, aby si bol mojou spásou až
do končín zeme“ (Iz 49,6)!

Boli povolaní, aby ožiarili! A preto
nezáležalo na ich počte, ani na ich
výnimočnosti, ani na kultúrnom
zázemí, ktoré mali. Nebol problém
čeliť neznámym krajinám či
národom obrov. Svetlo, ktoré niesli,
bolo svetlo Boha, ktorý sa rozhodol
prebývať medzi nimi ako „Knieža
pokoja“ (Iz 9,5). Ožiarili národy
pokojom, ktorý svet nemôže dať
(porov. Lk 10,5–6; Jn 14,27) —
„pokojom zmŕtvychvstalého Krista,
pokojom odzbrojeným a
odzbrojujúcim, pokorným a
vytrvalým“[2].



Vstúpiť do kontaktu

„Moderný apoštol“[3] sa môže cítiť ako
jeden z tých malých prieskumníkov v
svete obrov. Prieskumníkov, ktorí by
chceli vniesť do srdca sveta archu
zmluvy, ktorá osvieti všetky národy.
„Synovia svetla, bratia svetla — to
sme my. Nosiči jedinečného plameňa
- schopného osvetliť pozemské cesty
duší - jediného jasu, v ktorom sa
nikdy nemôže objaviť temnota,
prítmie ani tieň“[4].

Podobne ako ľud, ktorý sprevádzal
Jozueho, aj my by sme chceli nájsť
dôveru, aby sme prešli z púšte do
zeme, ktorú zdieľame s veľmi
rozličnými ľuďmi. Pretože práve toto
ponorenie medzi nich nám umožní
stať sa svetlom pre národy. Aby sa to
podarilo, treba však najprv urobiť
ten veľký krok, ktorý púštny ľud
kedysi neurobil: treba sa rozhodnúť
vstúpiť do kontaktu. My — vyvolený
ľud — ale plne si vedomí svojej



maličkosti a nedostatočnosti; a oni —
tí ostatní, ktorí sú skutočným
dôvodom, prečo si nás Pán vyvolil. Tí
druhí, ktorí sa niekedy zdajú byť
obrami a môžu pôsobiť tak odlišne,
ale v hĺbke srdca sú ako my. Niektorí
z nich ešte nepoznajú živého a
pravého Boha alebo majú o ňom
mylnú predstavu. A potrebujú nás,
pretože napriek tomu, že žijú v
bohatej zemi, často trpia a majú
ťažký život.

V každom prípade, „nie je pravda, že
všetci dnešní ľudia — všeobecne a
úplne všetci— sú uzavretí alebo
ľahostajní voči tomu, čo kresťanská
viera učí o ľudskom osude a bytí. Nie
je pravda, že súčasní ľudia sa
zaoberajú výlučne pozemskými
záležitosťami, a nemajú záujem
pozdvihnúť svoj zrak k nebu. Hoci sa
vždy nájdu isté uzavreté ideológie a
ľudia, ktorí ich udržiavajú, aj v
súčasnosti sme svedkami veľkých
túžob i obyčajných prízemností,



hrdinstiev a zbabelostí, nádejí a
sklamaní; ľudia, ktorí snívajú o
novom, spravodlivejšom a
ľudskejšom svete, ako aj iní, ktorí —
možno sklamaní krachom svojich
prvotných ideálov — sa uchyľujú k
sebectvu a hľadajú len svoj vlastný
pokoj, alebo zotrvávajú hlboko vo
svojom omyle“[5].

Ako im vyjsť v ústrety? Ako sa
rozhodnúť nielen vstúpiť do
kontaktu, ale aj zotrvať v trvalom
dialógu s mnohými ľuďmi, ktorých
stretávame na ceste života?

Na mnohých miestach sveta je
zrejmé, že kresťania sa stali
„maličkým stádom“ (Lk 12,32), tak
ako boli naši prví bratia vo viere.
Samozrejme, občas s radosťou čítame
povzbudzujúce správy — napríklad o
raste počtu pokrstených dospelých v
niektorých krajinách, o náraste
kňazských povolaní na iných
kontinentoch; potešuje nás aj pohľad



na množstvo mladých, ktorí slávia
jubileum spolu s pápežom. To všetko
nás napĺňa radosťou, ale nemení to
fakt, že na mnohých miestach
zostávame menšinou, niekedy
umlčanou kultúrou, ktorá často
nerozumie kresťanskej viere.
Generácie sa menia a odovzdávanie
viery sa stáva ťažším. Je pochopiteľný
zmätok mnohých rodičov, ktorí —
napriek úsiliu — nedokázali
odovzdať kresťanský život svojim
deťom. Často sa o to pokúšali podľa
vzoru svojich rodičov. Tentoraz to
však nezafungovalo. Niečo sa
pokazilo. Medzi viacerými faktormi,
ktoré stoja na koreňoch tohto javu, je
aj ten, že kontext sa radikálne zmenil
a vyžaduje niečo iné.

Benedikt XVI. vysvetľoval, že „zatiaľ
čo v minulosti bolo možné považovať
kultúrny kontext za jednoliaty a
naďalej odkazujúci na obsahy viery a
ňou inšpirované hodnoty, dnes sa vo
veľkých oblastiach spoločnosti zdá,



že z dôvodu hlbokej krízy viery, ktorá
postihla mnohých ľudí, to už tak nie
je“[6]. Už roky predtým to s veľkou
jasnozrivosťou ohlásil aj ctihodný
Fulton Sheen pred ohromeným
publikom: „Nachádzame sa na konci
kresťanstva. Nie kresťanstva ako
viery, nie Cirkvi, ale kresťanskej
civilizácie. A čo rozumieme pod
kresťanstvom ako civilizáciou?
Kresťanstvo ako hospodársky,
politický a spoločenský život
inšpirovaný kresťanskými zásadami.
To sa končí, vidíme ho zomierať.“ No
dodal: „Toto sú veľké a nádherné dni
na to, aby sme žili (...). Nie je to
pochmúrny obraz; je to len
momentka Cirkvi uprostred
rastúceho odporu sveta. Preto žite
svoje životy s plným vedomím tejto
hodiny skúšky a opierajte sa o
Kristovo Srdce.“[7]

Viera, ktorá hľadá tisíc spôsobov,
ako sa prejaviť



A teda čo teraz? Teraz je čas zmeniť
pohľad – prejsť od nostalgie k
odvahe, od viery, ktorá sa bráni, k
viere, ktorá s dôverou ponúka víziu
sveta a života. Tvárami v tvár svetu
takému plnému prísľubov, ale
zároveň zdanlivo zaplnenému
obrami — technologickými,
finančnými, kultúrnymi, mediálnymi
— sme povolaní dôverovať Bohu a
urobiť rozhodnutie. Môžeme
idealizovať s nostalgiou „staré dobré
časy“ – je také ľahké myslieť si, že
kedysi bolo všetko jednoduchšie… No
okrem toho, že to tak nebolo vždy a
všade, takýto pohľad apoštola
paralyzuje: zostáva stáť s obavou
pred týmto post-kresťanským svetom
a čaká, že sa sám od seba zmení k
lepšiemu. Dôvera v Boha nás však
vedie pozerať dopredu a s mladíckym
úžasom čeliť svetu, ktorý má často
oveľa viac z predkresťanského sveta,
pretože musí znovu objaviť novotu
Krista.



„Ktože je tá, čo vychádza sťa zornica,
krásna ako mesiac, jasná ako slnko,
strašná jak šíky pod zástavami“ (Pies
6,10)? V tomto biblickom úryvku
svätý Gregor Veľký rozpoznáva
Cirkev ako pravý úsvit sveta – úsvit,
ktorý je ešte na ceste až do konca
čias. Nový deň neleží za nami, ale
pred nami: „Tí, ktorí v tomto živote
nasledujú pravdu, sú ako svitanie,
pretože čiastočne už konajú podľa
svetla, ale čiastočne v sebe ešte
zachovávajú zvyšky temnoty (...).
Svätá Cirkev vyvolených bude plným
dňom, keď už v nej nebude ani tieňa
hriechu“[8].

Toto videnie, ktorý nie je len pekným
uhlom pohľadu, nám umožňuje
naplniť sa nádejou a prijať výzvu,
ktorú nám už svätý Ján Pavol II.
predložil, keď začal hovoriť o „novej
evanjelizácii“[9] – o obnovenom
apoštolskom pôsobení, ktoré si čoraz
viac vyžaduje osobnú iniciatívu a
tvorivosť. Ak je pravda, že dnes



Cirkev už nemôže počítať s
priaznivým vetrom dominantnej
kultúry, s „duchom doby“, má však
stále vietor oveľa mocnejší — Ducha
pravdy, ktorý nás aj v tejto novej ére
apoštolskej misie bude učiť a
pripomínať nám všetko (porov. Jn
14,26), aby sme mohli všade prinášať
obnovujúcu životnú silu evanjelia.

Dnes môžeme opäť na vlastnej koži –
v našej číselnej i osobnej krehkosti –
zakúšať Pavlovu skúsenosť: „Tento
poklad nosíme v hlinených
nádobách“ (2 Kor 4,7). A možno
práve teraz, v tomto čase skúšky, nás
Boh pozýva k postoju viac
misijnému, tvorivému, osobnému –
podobne ako apoštolov a prvých
učeníkov. S vierou, ktorá sa
neobmedzuje len na obranu, ale
hľadá tisíc spôsobov, ako sa prejaviť.
„Hnaní silou nádeje (...) znovu
objavíme svet krásny a radostný, taký
nádherný a čistý, aký vyšiel z Božích
rúk; a ak sa naučíme ľutovať svoje



hriechy, s rovnakou krásou ho znovu
navrátime jemu.“[10].

* * *

„Neboj sa, maličké stádo, lebo vášmu
Otcovi sa zapáčilo dať vám
kráľovstvo“ (Lk 12,32). Takto Ježiš
povzbudzoval malú skupinku
učeníkov, zmätených a plných
pochybností, ktorí ho obklopovali. A
hovorí to aj nám dnes. Keď je viera
živá, je nákazlivá. A práve táto
životná sila ju robí trvácnou. Prví
kresťania nemali moc, ani štruktúry,
ani početnú silu. No napriek tomu –
jeden po druhom, s ohňom Krista,
ktorý nosili v srdci[11] – premieňali
srdcia mnohých. Dnešní kresťania
sme povolaní znovu žiť Ježišovo
podobenstvo, ktoré tak výstižne
opisuje Cirkev prvých generácií:
kvások je malý, ale prekvasí celé
cesto (porov. Mt 13,33).



[1] «Boj, blízkosť, poslanie (1): Vyvoľ si
život», opusdei.org.

[2] Prvý pozdrav Svätého Otca Leva
XIV, 8-05-2025.

[3] Sv. Josemaría, Cesta, č. 335.

[4] Sv. Josemaría, List° 6, č. 3.

[5] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 132.
Porov. Taktiež F. Ocáriz, Pastoračný
list, 14-02-2017, č. 1.

[6] Benedikt XVI, Apošstolský list 
Porta fidei, č. 2.

[7] Citované v De la cristiandad a la
misión apostólica [Preklad: Od
kresťanstva k apoštolskej misii],
Universidad de Mary, Rialp, Madrid,
2025, s. 30.

[8] Sv. Gregor Veľký, Tratados morales
sobre Job 29,2-4 (PL 76, 478-480).

[9] Svätý Ján Pavol II. po prvýkrát
použil tento výraz v kázni v Poľsku 9.

https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-1-vyvol-si-zivot/


júna 1979 a opäť ho použil v
programovejšej podobe na Haiti 9.
marca 1983; pri tej príležitosti
hovoril o „novej evanjelizácii. Novej
vo svojej horlivosti, vo svojich
metódach, vo svojom vyjadrovaní».
Porov. taktiež Christifideles laici
(1988), čč. 34-35, Redemptoris Missio
(1990) čč. 33-34 a Novo millennio
ineunte (2001) č. 40.

[10] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č.
219.

[11] Porov. Cesta, č. 1.

Lorenzo De Vittori

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/neboj-sa-male-stado-
evanjelizovat-v-dobe-zmien-i/

(15.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/neboj-sa-male-stado-evanjelizovat-v-dobe-zmien-i/
https://opusdei.org/sk-sk/article/neboj-sa-male-stado-evanjelizovat-v-dobe-zmien-i/
https://opusdei.org/sk-sk/article/neboj-sa-male-stado-evanjelizovat-v-dobe-zmien-i/

	«Neboj sa, maličké stádo»: Evanjelizovať v dobe zmien (I)

