
opusdei.org

Nazval som vás
priateľmi (V): Hľa,
akí dobrí priatelia!

Priateľstvo, ktoré ponúka
kresťan ľuďom vo svojom okolí,
bolo vždy dôvodom k obdivu. S
postupujúcim časom sa
objavujú stále nové dejiská a
nové výzvy.

08.03.2022

Plynú posledné roky 2. storočia.
Kresťania žijúci v Rímskej ríši sú
násilne prenasledovaní. Právnik
menom Tertulián, ktorý prijal



kresťanskú vieru iba nedávno, sa
odhodlá brániť svojich bratov a
sestry vo viere, ktorú teraz pozná
bližšie. Robí tak skrze traktát, v
ktorom sa snaží informovať správcu
rímskych provincií o skutočnom
živote tých, ktorí boli nespravodlivo
obviňovaní. Osobne kresťanov
obdivoval ešte predtým, než sa sám
stal jedným z nich, najmä
mučeníkov. Teraz však Tertulián
uvádza názor mnohých a v jedinej
vete zhŕňa, čo sa o týchto malých
spoločenstvách hovorí: „Hľa, ako sa
navzájom milujú!“1.

O tomto priateľstve, ktoré žili prví
kresťania, máme mnoho svedectiev.
Krátko predtým, na začiatku toho
istého storočia, napísal svätý Ignác
Antiochijský (biskup z Antiochie)
cestou do Ríma, kde mal podstúpiť
mučenícku smrť, list mladému
biskupovi Polykarpovi. Okrem iných
rád ho povzbudzuje, aby „s
miernosťou“ prichádzal k tým, ktorí



sú od Cirkvi vzdialení, pretože by
nebolo užitočné milovať iba
„dobrých učeníkov“2. Vieme totiž, že
Kristus sa v dejinách sprítomňuje
skrze svoju cirkev, svoje sviatosti,
Sväté písmo, ale aj skrze dobročinnú
lásku, s ktorou my, kresťania,
pristupujeme k ľuďom okolo seba.
Priateľstvo je jednou z „Božích ciest
na tejto zemi“3, ktorú Boh otvoril
tým, že sa stal človekom, priateľom
svojich priateľov. Na tomto poli je
zvlášť hmatateľná tajomná
súvzťažnosť Božej iniciatívy a našej
odpovede.

Nato, aby Kristus prichádzal k
druhým skrze naše vzťahy, je dôležité
rásť v cnosti a v umení priateľstva,
rozvíjať schopnosť milovať druhých a
milovať spolu s druhými. Taktiež je
dôležité umožňovať, aby sa náš život
prispôsobil túžbe zdieľať ho s
ostatnými. Snažme sa teda o to, aby
sa náš charakter utváral – či
pretváral – a aby sme rástli v



láskavosti a dokázali stavať mosty.
Majme túžbu, aby aj naše gestá,
spôsob reči, práce či vystupovania
pomáhali stretávaniu sa s druhými.
A to všetko s neustálym vedomím si
toho, akí sme a aké máme osobné
obmedzenia, lebo existuje nekonečne
veľa spôsobov, ako byť dobrým
priateľom.

Vedľa seba

C. S. Lewis tvrdí, že si predstavujeme
„milencov ako tých, ktorí na seba
hľadia tvárou v tvár, zatiaľ čo
priateľov ako tých, ktorí stoja vedľa
seba“4 a upierajú zrak k tomu, čo
urobia a čo chcú spoločne dosiahnuť.
Priateľ nielenže miluje priateľa, ale
miluje spolu s ním, je nadšený
aktivitami, plánmi a ušľachtilými
ideálmi druhej osoby. Toto
priateľstvo mnohokrát vyviera len a
len zo spoločných činností, ktoré sú
skutočnými všeobecnými dobrami.
Priatelia tak spoločne rastú v



čnostiach, ktoré sú potrebné na ich
získanie.

V tejto súvislosti preto veľmi pomáha
vedieť sa nadchnúť pre dobré veci a
mať ušľachtilé ambície. Môže ísť o
profesijnú alebo akademickú
aktivitu; kultúrnu, vzdelávaciu alebo
umeleckú iniciatívu, počnúc čítaním
alebo počúvaním hudby v skupine,
až po propagáciu aktivít pre širokú
verejnosť; môže ísť o rôzne formy
sociálnej alebo občianskej služby;
môže to byť tiež formačná iniciatíva,
ako je mládežnícky alebo rodinný
klub, alebo aktivita určená pre
šírenie kresťanského posolstva.
Priateľstvo sa upevňuje taktiež
účasťou na domácich prácach, ako je
upratovanie, varenie, domáce
majstrovanie, záhradkárčenie a
samozrejme aj športovaním,
podnikaním spoločných výletov, hier
a rozvíjaním iných záľub. Všetky
tieto aktivity sú príležitosťou k
radosti zo spoločnosti druhého,



pričom pozvoľna rastie dôvera a
vzájomná otvorenosť voči ďalším
dimenziám vlastného života.
Nakoniec je ťažké – a možno dokonca
zbytočné – rozlišovať, či toto všetko
robíme preto, aby sme boli so svojimi
priateľmi, alebo či máme priateľov k
tomu, aby sme s nimi robili dobré
veci.

Naopak ten, kto na svoj život pozerá
z rýdzo funkčného hľadiska a
premýšľa o všetkom prakticky, má
pravdepodobne veľmi obmedzenú
schopnosť nadväzovať priateľstvá.
Môže mať nanajvýš
spolupracovníkov v určitých
užitočných činnostiach alebo
spoločníka na skrátenie dlhej chvíle.
V takom prípade sa priateľstvo 
inštrumentalizuje, lebo sa využíva iba
na uskutočnenie plánu zameraného
na seba.

Malo by to tak byť



Priateľstvo však neznamená len robiť
veci spoločne. Má to byť „osobné
priateľstvo, obetavé, úprimné: jeden
k druhému, od srdca k srdcu“5. Hoci
medzi priateľmi nie sú vždy potrebné
slová, sú vzájomné rozhovory
obvyklé. Naučiť sa rozvíjať dobré
rozhovory s jedným človekom alebo
viacerými ľuďmi je veľké umenie.
Preto ten, kto chce v priateľstve rásť,
vyhýba sa prehnanému aktivizmu a
vyhľadáva vhodný čas na to, aby boli
spolu a nepozerá sa pritom na
hodinky ani mobilný telefón. Ak sa
snažíme, aby k tejto osobnej
interakcii dochádzalo, je potrebné
tiež voliť správne miesto a
prostredie. Preto je užitočné mať
spoločné priestory, kde sú pokojné
miesta k vzájomným stretnutiam.
Svätý Josemaría prikladal veľký
význam hmotnému vybaveniu
centier Diela, pretože vďaka
dobrému vkusu a rodinnej atmosfére
majú materiálne prispievať k
vytváraniu priateľského prostredia.



Pozvanie niekoho, aby sa pridal k
skupine priateľov a podelil sa o
inšpiratívnu skúsenosť alebo o svoje
úvahy na nejaké zaujímavé témy,
zvyčajne prispieva k prirodzenému
zvýšeniu úrovne rozhovoru.
Rovnako užitočné je i spoločné
čítanie, pretože znamená podieľať sa
na veľkej debate s autormi zo
súčasnosti a minulosti, pri ktorej nás
na ceste môže sprevádzať mnoho
nových spoločníkov. Nemenej
dôležitou skutočnosťou, ktorá
vyjavuje hlbokú pravdu o človeku je
fakt, že priateľstvo nás často
zhromažďuje okolo jedného stola,
kde si môžeme spoločne vychutnávať
dobré jedlo i nejaký ten nápoj pre
odľahčenie ducha. Tieto dlhé
rozhovory sú mnohokrát
predzvesťou neba: „Sú okamihy, v
ktorých si nečakane uvedomíme:
Áno, malo by to byť presne takto,
pravý život by mal byť presne
takýto.“6



Skutočné priateľstvo sa však
neuspokojuje len s rozhovorom
medzi tými, ktorí skupinu priateľov
tvoria. Žiada si tiež chvíle samoty,
určitého súkromia, kde je možné
hovoriť „od srdca k srdcu“. Dobrí
priatelia a príbuzní chápu túto
potrebu a otvárajú priestor bez
akejkoľvek závisti či podozrievavosti.
Takto sa vytvára vhodné prostredie
pre „diskrétnu indiskrétnosť“7, pre
vzájomnú radu, pre dôveru. Aj tieto
chvíle Boh využíva na to, aby
duchovne sprevádzal duše a aby
otváral „netušené horizonty
horlivosti“8 priateľom, pričom tým
horizontom môže byť aj zdieľanie
Božieho poslania vo svete.

Priateľstvo v uponáhľanom svete

Je tiež dobré realisticky uvažovať o
určitých rysoch našej súčasnej
kultúry, ktoré sú výzvou pre spôsob,
akým priateľstvo žijeme.
Predovšetkým treba povedať, že



nejde o neprekonateľné prekážky.
Jednak preto, že máme Božiu milosť,
ale aj preto, lebo je ľahké vidieť, že
tam, kde je priateľstvo menej časté a
hlboké, je o to potrebnejšie a aj
intenzívnejšie vyžadované srdcami
mužov a žien. Ak by sme mali
parafrázovať svätého Jána z Kríža,
mohli by sme povedať: „Kde nie je
priateľstvo, vlož priateľstvo a nájdeš
priateľstvo“.

Spomeňme si napríklad na nadmieru
súťaživý tón reči v niektorých
profesiách alebo kruhoch. Niekedy sa
to prejavuje pragmatickým či
nedôverčivým zmýšľaním, hoci je aj
skryté za rýdzo vonkajšími dobrými
spôsobmi. Zdalo by sa, že ak v práci
zastávame iný postoj, môže byť
výsledkom, že druhí z nás budú
profitovať. Nesmieme byť
samozrejme naivní, ale také
prostredie treba očisťovať zvnútra, a
to ľuďmi, ktorí vykazujú iný spôsob
života. Pre dosiahnutie pracovných



cieľov nie je nutné vyvíjať nátlak,
kričať, klamať alebo druhých
zneužívať. Kresťan má neustále na
pamäti, že práca je služba. Preto sa
snaží byť šéfom, kolegom, klientom
alebo učiteľom, ktorý sa môže stať
dobrým priateľom bez toho, aby
prestával rešpektovať pravidlá, ktoré
sú každej profesii vlastné.

Atmosféru vhodnú na nadviazanie
priateľstva môžeme vytvoriť aj tým,
že ho uchránime pred prílišným
stresom, aktivizmom alebo
nesústredenosťou. Pravdou je, že v
našom uponáhľanom svete je
niekedy ťažké získať pokoj potrebný
na vytváranie nových priateľstiev aj
preto, že i keď človek oddychuje,
zvyčajne vníma určitý nepokoj aj vo
chvíľach odpojenia. Práve toto je
príležitosťou na to, aby sme druhým
pokorne a s vedomím svojej
krehkosti dávali príťažlivý príklad,
ktorý je vlastný tomu, kto „číta život
Ježiša Krista“9: pozastaviť sa,



usmievať sa, vychutnávať si každý
okamih, kontemplovať, uspokojovať
sa s nepatrnými vecami, byť
kreatívny v tvorbe alternatívnych
plánov atď.10

Nádej je v tom, čo nás spája

Uchovávať si „pozitívny a otvorený
postoj voči aktuálnej zmene
sociálnych štruktúr a foriem
života“11, ako odporúčal svätý
Josemaría, prospieva priateľstvu s
mnohými ľuďmi, aj keď ich delí určitá
generačná vzdialenosť. Okrem toho
je nevyhnutné hlboko milovať
slobodu druhého a nebyť príliš
úzkoprsý, keď je možné pozerať sa na
niektoré veci z rôznych uhlov. Ako
nám pripomína prelát Opus Dei:
„Určitý spôsob vyjadrovania môže
totiž narúšať a sťažovať vytváranie
priateľského ovzdušia. Vyjadrovať
napríklad príliš ostro vlastný názor,
dávať najavo, že ten svoj považujeme
za najlepší, nezaujímať sa o to, čo



hovoria ostatní, to všetko uzatvára
človeka do seba.“12

Je pravda, že na rôznych miestach sa
rozšíril pohľad na život, v ktorom je
ťažké prijať niektoré základné
princípy mravného zákona. V
dôsledku toho je niekedy popieraná
samotná možnosť dobročinnej lásky,
totiž priať si dobro druhého. Toto
poňatie sa v ľudských vzťahoch stáva
dosť možno predmetom kalkulu
vzhľadom na jeho užitočnosť alebo
vyvoláva nepríliš podložené pocity
sympatie. Logicky potom z toho
môže prameniť nepochopenie alebo
dokonca konflikt.

V tejto situácii je dôležité nezamieňať
dialóg, ktorý je priateľstvu vlastný, s
filozofickou, právnickou alebo
politickou argumentáciou. Priateľský
dialóg neznamená snažiť sa druhého
prikloniť k svojim myšlienkam, a to
ani vtedy, keď ide o klasické alebo
vieroučné vyjadrenie určitej pravdy.



Neznamená to však ani „nenazývať
veci pravým menom“ alebo strácať
schopnosť rozlišovať dobré od zlého.
Naše myšlienkové pochody totiž
majú v rámci dialógu hodnotu iba
vtedy, ak vychádzajú zo spoločného
princípu či autority13. Hoci v
priateľstve je čas aj na osobný
rozhovor, je obvykle lepšie hľadať
zhodné postoje než zdôrazňovať to,
čo nás rozdeľuje; je miestom, kde
možno ponúknuť svoju osobnú
skúsenosť bez veľkej intelektuálnej
prepracovanosti, so všetkou silou
toho, kto zdieľa svoje starosti, radosti
i bolesti. Pritom je dôležité neustále
počúvať, pretože priateľstvo – ako
hovorí svätý Josemaría – nespočíva
len v dávaní, ale aj v pochopení14.

Môže nám pomôcť vedomie, že
väčšina ľudí je podstatnú časť svojho
života vedená hlbokou túžbou –
ktorá je v každom ľudskom srdci –
milovať a byť milovaný. Táto
nenásytná túžba po zmysle, jednote,



plnosti – aj keď môže byť po dlhú
dobu z najrôznejších dôvodov
utlmená – sa prejavuje stále znovu.
Dobrý priateľ, hoci sa mu nie vždy
dostane plnej pozornosti, vie čakať;
dokáže zostať, aj keď sú jeho vlastné
predstavy ohrozené a otvára srdce
svetlu, ktoré rozpoznáva v priazni
druhého.

Obraz Božej trpezlivosti

Svätý Pavol v slávnej hymne lásky,
ktorú uvádza vo svojom liste
Korinťanom, poznamenáva, že „láska
je trpezlivá“ (1 Kor 12,4). Prelát Opus
Dei nám preto pripomína, že
„priateľstvo býva z veľkej časti
neočakávaným darom, a preto tiež
vyžaduje trpezlivosť. Zlá skúsenosť
alebo predsudky môžu niekedy
zapríčiniť, že nejaký čas trvá, kým zo
vzťahu s druhou osobou vznikne
priateľstvo. Podobne môžu byť na
ťarchu obavy, ľudské ohľady či



predpojatosť. Je dobré vžiť sa do
situácie druhých a byť trpezlivý“15.

Svätý Josemaría vždy povzbudzoval
k tomu, aby sme kráčali „Božím
krokom“. V jeho živote je
jednoznačne zrejmá apoštolská
odvaha, s ktorou žil, a smelosť – tiež
ľudská –, s ktorou vychádzal druhým
ľuďom v ústrety, aj keď boli veľmi
ďaleko, dokonca s nasadením
vlastného života. Postačí pripomenúť
jeho rozhovor s priateľom Pascualom
Galbom, sudcom, ktorého spoznal
počas vysokoškolských štúdií.
Pretože to bolo v dobe náboženskej
perzekúcie, musel ako kňaz
prekonávať rôzne nebezpečenstvá,
keď chodil do miesta jeho bydliska v
Barcelone s jediným úmyslom, totiž
zas a znovu sa stretnúť so svojím
priateľom. V jednom z
predchádzajúcich rozhovorov, v
uliciach Madridu, sa ho Galbe opýtal:
„Čo odo mňa chceš, Josemaría?“ Na
to zakladateľ Opus Dei odpovedal:



„Mám ťa rád. Nepotrebujem nič. Len
si prajem, aby si bol dobrý a
spravodlivý človek“. To isté mu
oznámil aj počas ďalšieho stretnutia
v Barcelone, keď ho v ťažkých časoch
tej doby znova navštívil a
neprestával ho pritom viesť k pravde.
16

Zakladateľ Opus Dei vytrvalo
odporúčal spomínanú trpezlivosť
„ktorá nás vedie k tomu, aby sme
mali pochopenie pre druhých, pevne
presvedčení, že ľudia, tak ako dobré
víno, sa s pribúdajúcim vekom
zlepšujú“17. Musíme sa snažiť mať s
druhými rovnakú trpezlivosť, akú má
Boh s nami, veď – ako pripomenul
Benedikt XVI. – „svet bol vykúpený
trpezlivosťou Boha a zničený
netrpezlivosťou ľudí“18.

Mať trpezlivosť neznamená, že
nebudeme musieť trpieť pre
nedostatočnú odpoveď druhých na
našu priazeň alebo preto, že



nejakého priateľa uvidíme schádzať
na cesty, ktoré pravdepodobne
nenasýtia jeho túžbu po šťastí. V
skutočnosti je potrebné trpieť s
Ježišovým srdcom, stále viac sa
stotožňovať s jeho citmi a
nepoddávať sa smútku alebo
beznádeji.

Skúsenosť s odpustením priateľov je
dôvodom nádeje v tých
najtemnejších chvíľach života. Istota,
že na nás priateľ čaká, napriek našim
nedokonalostiam, je pre nás živým
obrazom Boha, tohto prvého priateľa,
ktorý čaká, kým sa vrátime do jeho
otcovského náručia, a ktorý nám
vždy odpúšťa.

Ricardo Calleja

1 Tertulián, Apologeticum, XXXIX.



2 Porov. sv. Ignác Antiochijský, List
Polykarpovi, II.

3 Sv. Josemaría, Boží priatelia, 314.

4 C. S. Lewis, Štyri lásky.

5 Sv. Josemaría, Brázda, bod 191.

6 Benedikt XVI., encyklika Spe salvi,
11.

7 Porov. sv. Josemaría, Cesta, bod
973.

8 Tamtiež.

9 Sv. Josemaría, Cesta, bod 2.

10 Porov. František, encyklika 
Laudato si’, 222-223.

11 Sv. Josemaría, Brázda, bod 428.

12 Mons. Fernando Ocáriz, List
preláta, 1. 11. 2019, 9.

13 Sv. Tomáš Akvinský, Quodlibet IV,
q. 9, a. 3.



14 Porov. sv. Josemaría, Cesta, bod
463.

15 Porov. Jordi Miralbell, Días de
espera en guerra, Palabra, Madrid,
2017, str. 75; 97 nn.

16 Mons. Fernando Ocáriz, List
preláta, 1. 11. 2019, 20.

17 Sv. Josemaría, Boží priatelia, bod
78.

18 Benedikt XVI., Homília, 24. 4. 2005,
inauguračná svätá omša.

Ricardo Calleja

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/nazval-som-vas-priatelmi-
v-hla-aki-dobri-priatelia/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/nazval-som-vas-priatelmi-v-hla-aki-dobri-priatelia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nazval-som-vas-priatelmi-v-hla-aki-dobri-priatelia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/nazval-som-vas-priatelmi-v-hla-aki-dobri-priatelia/

	Nazval som vás priateľmi (V): Hľa, akí dobrí priatelia!

