
opusdei.org

Navráť mi radosť z
tvojej spásy

Aby sme mohli preukazovať
milosrdenstvo druhým, musíme
ho najprv sami prijať od Boha.
Musíme mu ukázať svoje rany,
nechať sa ním uzdraviť a
milovať ho. Vo svete, ktorý je
„často nemilosrdný k
hriešnikovi a zhovievavý k
hriechu“, je Žalm 51 (Zmiluj sa,
Bože, nado mnou) krásnou
prosbou o odpustenie, ktorá
oslobodzuje dušu a navracia
nám radosť z pobytu v Otcovom
dome.



23.11.2022

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam – Zmiluj sa,
Bože, nado mnou pre svoje
milosrdenstvo.[1] Tento žalm už
tritisíc rokov živí modlitbu všetkých
pokolení Božieho ľudu, recituje sa
každý piatok počas ranných chvál v
liturgii hodín a nástupcovia svätého
Josemaríu sa ho modlia – podobne
ako on – každý večer ležiac na zemi,
[2] aby svojím telom vyjadrili význam
slov, z ktorých je tento „magnificat
milosrdenstva“, ako ho nedávno
nazval pápež, zložený. Je to 
„magnifikat skrúšeného a
poníženého ducha, ktorý vo svojom
hriechu má tú veľkosť vyznať Boha,
ktorý je verný, ktorý je väčší než
hriech.“[3]

Žalm 51 (Zmiluj sa, Bože, nado mnou)
nás uvádza do „hlbokého rozjímania



o vine a milosti“.[4] Izraelská tradícia
ho vkladá do úst Dávidovi po tom, čo
ho prorok Nátan na Boží podnet
pokarhá za jeho cudzoložstvo s
Betsabou a za vraždu Uriáša.[5]

Prorok nevrhá kráľovi obvinenie
priamo do tváre, ale používa
podobenstvo,[6] v ktorom Dávid sám
rozpozná svoj hriech. Peccavi
Domino – Zhrešil som proti Pánovi![7]

Prosebné zvolanie miserere – Zmiluj
sa nado mnou, ktoré vychádza z
Dávidovho srdca, vyjadruje aj jeho
skrúšenosť a vedomie, že ľuďom
okolo seba spôsobil bolesť. Keď si
Dávid uvedomí škodu, ktorú spôsobil
svojím hriechom, hľadá útočisko a
uzdravenie u Pána, ktorý jediný
môže všetko napraviť. „Lebo keby
nám srdce nám niečo vyčítalo, Boh je
väčší ako naše srdce a vie všetko.“[8]

Lebo nevedia, čo robia

Hriech sa nám môže spočiatku zdať
príťažlivý vďaka oslobodeniu, ktoré



ponúka: oslobodiť sa od Boha a byť
skutočne sám sebou. Toto zdanlivé
oslobodenie je však len prelud, ktorý
sa čoskoro zmení na ťažké bremeno.
Silný a nezávislý človek, ktorý si
myslí, že dokáže umlčať svoje
svedomie, sa skôr či neskôr dostane
do slepej uličky, jeho duša sa vyčerpá
a „už mu nebudú stačiť obvyklé
vysvetlenia a neuspokoja ho
klamstvá falošných prorokov.“[9] Je to
začiatok obrátenia alebo skôr jedno z
neskorších obrátení v našom živote,
ktoré „nasledujú po tom prvom“ a sú
„ešte dôležitejšie a náročnejšie“.[10]

K obráteniu nedochádza vždy tak
rýchlo ako v prípade kráľa Dávida.
Zaslepenosť, ktorá predchádza a
sprevádza hriech a ktorá rastie
každým hriechom, môže byť
dlhodobá. Veľmi ľahko klameme
samých seba tým, že si svoje konanie
ospravedlňujeme a hovoríme si, že to
nie je až také strašné. Podobný postoj
vidíme aj okolo seba vo svete, ktorý



je „príliš často nemilosrdný k
hriešnikovi a zhovievavý k hriechu“.
[11] Je nemilosrdný k hriešnikovi, lebo
ničivý účinok hriechu je jasne
viditeľný na jeho správaní, a
zhovievavý k hriechu, pretože
priznať, že hriech je zlý, by
znamenalo zakázať určité „veci“.
Tomuto riziku sme vystavení všetci.
Vidíme ošklivosť hriechu u druhých,
ale neodsudzujeme svoj vlastný
hriech. Nielenže nie sme schopní
preukázať milosrdenstvo, ale nie sme
schopní milosrdenstvo ani prijať.

Necitlivosť spôsobená hriechom a
vlažnosťou má niečo zo sebaklamu a
úmyselnej slepoty. Chceme nevidieť,
robíme sa, že nevidíme, a preto
potrebujeme odpustenie od Boha.
Ježiš sa na hriech pozerá takto, keď
na kríži hovorí: „Otče, odpusť im,
lebo nevedia, čo robia.“[12] Ak by sme
v Pánových slovách videli len
blahosklonné zakrývanie hriechu,
unikla by nám ich hĺbka. To, že sa



vzďaľujeme od Boha, vieme, a predsa 
nevieme, čo robíme. Uvedomujeme si,
že konáme zle, ale už zabúdame, že
tým nič nedosiahneme. Pán sa
zľutúva nad obojím, aj nad hlbokým
smútkom, ktorý to v nás zanechá.
Svätý Peter vedel a zároveň nevedel,
čo robí, keď zrádzal svojho Priateľa.
Neskôr sa „horko rozplakal“,[13] jeho
slzy mu prečistili zrak a videl
jasnejšie.

„Kristovo milosrdenstvo nie je lacno
dostupná milosť, nepredpokladá
banalizáciu zla. Kristus nesie na
svojom tele a vo svojej duši ťarchu
zla, všetku jeho ničivú silu. Spaľuje a
v utrpení premieňa zlo na oheň
svojej trpiacej lásky.“[14] Jeho
odpúšťajúce slová na kríži: „Nevedia,
čo robia“ nám odhaľujú jeho
milosrdný plán: aby sme sa vrátili do
otcovho domu. Preto nás z kríža
zveruje pod ochranu svojej matky.

Túžba po otcovom dome



„Ľudský život v istom zmysle
predstavuje neustály návrat do domu
nášho Otca.“[15] K prvému obráteniu a
ku všetkým nasledovným dochádza
tak, že si človek uvedomí, že v istom
zmysle stratil domov.
Márnotratnému synovi sa cnie syn
„po práve upečenom chlebe, ktorý
sluhovia v dome jeho otca jedávajú
na raňajky. Nostalgia je mocný cit.
Súvisí s milosrdenstvom, pretože
nám rozširuje dušu (...) Na tomto
širokom pozadí nostalgie, ako nám
hovorí evanjelium, tento mladík
vstúpil do seba a pocítil svoju
úbohosť. A každý z nás si môže nájsť,
alebo sa nechať priviesť k tomu bodu,
kde sa cíti najúbohejší. Každý z nás
má svoje tajomstvo úbohosti vo
svojom vnútri... Treba prosiť o milosť
ho nájsť.“[16]

Márnotratný syn si uvedomuje, že
byť preč z otcovho domu znamená
vlastne byť preč z vlastného domu.
Prichádza na to, že miesto, ktoré



predtým považoval za prekážku
svojej realizácie, je v skutočnosti
domovom, ktorý nikdy nemal
opustiť. Ale aj tí, ktorí žijú v otcovom
dome, môžu byť srdcom inde. To je
prípad staršieho brata z
podobenstva. Hoci neopustil otcov
dom, srdcom bol ďaleko. Slová
proroka Izaiáša, ktoré Ježiš použil vo
svojej kázni, sa vzťahujú aj na neho:
„tento ľud sa mi približuje svojimi
ústami a svojimi perami ma ctí, srdce
si však vzďaľuje odo mňa“.[17]

Starší brat „nikdy nepovie otec, nikdy
nepovie brat, myslí iba na seba
samého, hrdí sa tým, že vždy zostal
pri otcovi a slúžil mu. (...) Úbohý
otec! Jeden syn mu odišiel, druhý mu
nikdy nebol skutočne blízkym!
Utrpenie otca je ako utrpenie Boha,
utrpenie Ježiša, keď sa vzdialime, či
už odídeme preč, alebo sme blízko,
no bez toho, aby sme boli
blízkymi.“[18] Aj v našom živote môžu
nastať chvíle, keď sa síce nevzdialime



ako mladší brat, ale napriek tomu si
uvedomujeme, že sa do istej miery
podobáme staršiemu synovi. Sú
chvíle, keď nám Boh dáva viac svetla,
lebo nás chce pritiahnuť na svoje
srdce. Sú to chvíle nového obrátenia.

Z rozhovoru medzi starším bratom a
otcom je na prvý pohľad zrejmá
nežnosť otcovho srdca a v protiklade
tvrdosť synovho srdca.[19] Z jeho
strohej odpovede cítiť, že stratil
radosť, ktorú by mal mať z toho, že je
v otcovom dome. Stratil schopnosť
radovať sa s otcom a so svojím
bratom. Mal pre nich len výčitky,
videl len ich chyby. „Keď sa vnútorný
život uzavrie do vlastných záujmov,
nezostane v ňom miesto pre
druhých,(...) Boží hlas nepočuť,
ustane sladká radosť z jeho lásky,
vyhasne entuziazmus pre konanie
dobra. Aj veriacim hrozí vážne a
trvalé riziko.“[20]



Otec je zaskočený a snaží sa obmäkčiť
tvrdé srdce svojho staršieho syna.
Tento jeho syn síce zostal doma, ale
podvedome závidel mladšiemu
bratovi jeho bezohľadné sebectvo.
Jeho vlastné sebectvo bolo možno
„rozumnejšie“, a preto menej
nápadné, ale o to nebezpečnejšie.
Otec sa mu snaží všetko vysvetliť:
„Ale patrilo sa hodovať a radovať sa,
lebo tento tvoj brat bol mŕtvy, a ožil,
bol stratený, a našiel sa.“[21] Dôrazne
ako otec a nežne ako matka ho
karhá: Syn môj, mal by si sa radovať.
Čo sa deje s tvojím srdcom? „Aj on
potrebuje objaviť otcovo
milosrdenstvo,“[22] potrebuje pocítiť
túžbu po otcovom dome, pocítiť tú
nežnú bolesť, ktorá nás núti vrátiť sa
domov.

Navráť mi radosť z tvojej spásy

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci – Proti tebe, proti tebe samému
som sa prehrešil a urobil som, čo je v



tvojich očiach zlé.[23] Duch Svätý,
ktorý „ukáže svetu, čo je hriech,“[24] je
ten, kto ukáže, že táto túžba, tento
nepokoj nepochádza len z vnútornej
nerovnováhy, ale že má svoj
skutočný pôvod v zranenom vzťahu.
Vzdialili sme sa od Boha a nechali
sme ho samého, a tým sme nechali
samých seba. „In multa
defluximus“[25] napísal svätý
Augustín. Keď sa vzdialime od Boha,
rozptyľujeme sa mnohými vecami a
náš dom pustne.[26] Duch Svätý nás
vedie k návratu k Bohu, ktorý jediný
môže odpustiť naše hriechy.[27]

Tak ako sa vznášal nad vodami na
začiatku stvorenia sveta,[28] tak sa
teraz vznáša nad dušami. To on
pohol hriešnicu k tomu, aby sa mlčky
priblížila k Ježišovi. Božie
milosrdenstvo ju prijalo s radosťou,
zatiaľ čo hostia pri stole nechápali,
prečo plače, prečo mu nohy utiera
svojimi vlasmi a prečo mu ich
natiera voňavým olejom:[29] Ježiš je



dojatý vo svojom srdci a hovorí, že jej
bolo veľa odpustené, pretože veľa
milovala.[30]

Túžba po Otcovom dome je túžbou
po Božej blízkosti a milosrdenstve, po
tom, aby sme mali „citlivé srdce –
ľudsky i nadprirodzene – preniknuté
pevnou, obetavou a veľkorysou
láskou“.[31] Keď sa ako mladší syn
vrátime do otcovho náručia,
pochopíme, že najlepším liečiteľom
našich rán je on, Boh Otec. „V tomto
podobenstve sa dá vytušiť aj tretí
syn. - Tretí syn? A kde? – Je skrytý! Je
to ten, ktorý sa ‚nepridŕžal svojej
rovnosti s Bohom, ale zriekol sa seba
samého, vzal si prirodzenosť
sluhu‘ (Flp 2,6-7). Tento Syn-
Služobník je Ježiš! Je predĺžením
Otcových rúk a jeho srdca: on prijal
zblúdeného a umyl zašpinené nohy.
On pripravil hostinu na slávnosť
odpustenia.“[32]



Cor mundum crea in me, Deus – Bože,
stvor vo mne srdce čisté[33]. Žalm 51
opakovane hovorí o čistote srdca,[34] a
pritom nejde o narcizmus alebo
škrupule, pretože „kresťan nemôže
byť maniackym lovcom
nepoškvrnených pracovných
výkazov.“[35] Je to skôr láska.
Hriešnik, ktorý ľutuje svoje hriechy,
je ochotný urobiť čokoľvek, aby sa
jeho srdce uzdravilo a aby znovu
získal radosť z Božej blízkosti. Redde
mihi laetitiam salutaris tui – Navráť
mi radosť z tvojej spásy.[36] Ak sa
budeme na veci pozerať takto, potom
pre nás spoveď nebude
byrokratickou a rutinnou
záležitosťou. „Nám všetkým môže
prospieť otázka: Keď som po spovedi,
oslavujem? Alebo rýchlo
prechádzam k ďalšej veci, ako keď sa
vraciame od lekára s nie celkom
zlými výsledkami, ktoré založíme do
obalu a prechádzame na inú vec?“[37]



Kto sa raduje, vie si vážiť to, čo
dostáva, a je vďačný za to, že mu bolo
odpustené. V pokání vidí niečo viac
než len snahu o spravodlivosť.
Pokánie je požiadavka srdca, ktoré
cíti, že musí žiť podľa svojich slov –
Zhrešil som, Pane, zhrešil som. Svätý
Josemaría zasa odporúčal pestovať
„ducha pokánia“.[38] Skrúšené a
ponížené srdce[39] chápe potrebu
vrátiť sa k Bohu a zmieriť sa s ním.
Vie tiež, že sa to nestane zo dňa na
deň. A pretože na obnovenú zrelosť
potrebujeme obnovenú lásku, je to
láska sama, ktorá nám môže pomôcť.
„Láska sa odpláca láskou.“[40] Pokánie
je láska, ktorá nám pomáha znášať
utrpenie s chuťou a radosťou, aby
sme odčinili bolesť, ktorú sme
spôsobili Bohu a ostatným, bez toho,
aby sme si pripisovali príliš veľkú
dôležitosť alebo robili „zvláštne
veci“.[41]

To je aj zmysel slov, ktoré spovedník
vraví kajúcnikovi v obrade pokánia



po rozhrešení: „Nech ťa utrpenie
nášho Pána Ježiša Krista... čokoľvek
dobré urobíš a čokoľvek zlé vytrpíš,
uzdraví z hriechov, nech ti pomôže
rásť v svätosti a odmení ťa večným
životom.“[42] A okrem toho: „Aký
krátky je život na pokánie!“[43] Celý
náš život sa má vyznačovať
radostnou rezignáciou, dôverou v
utrpenie bez obáv a škrupúľ, lebo Cor
contritum et humiliatum, Deus, non
despicies – Bože, ty nepohŕdaš srdcom
skrúšeným a poníženým.[44]

Carlos Ayxelá

[1] Ž 51, 1.

[2] Porov. A. Vázquez de Prada, 
Zakladateľ Opus Dei, zv. III, s. 280.

[3] Pápež František, Prvá meditácia
počas duchovnej obnovy pre kňazov,
2.6.2016.

http://www.radiovaticana.va/proxy/slovak/RGarchi/sk2016-06-02.html
http://www.radiovaticana.va/proxy/slovak/RGarchi/sk2016-06-02.html
http://www.radiovaticana.va/proxy/slovak/RGarchi/sk2016-06-02.html


[4] Sv. Ján Pavol II., generálna
audiencia, 24.10.2001.

[5] Porov. 2 Sam 11,2 a nasl.

[6] Porovnaj 2 Sam 12,2-4.

[7] 2 Sam 12,13.

[8] 1 Jn 3,19-20.

[9] Svätý Josemaría, Boží priatelia,
260.

[10] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom,
57.

[11] Pápež František, homília z
24.12.2015.

[12] Lk 23,34.

[13] Mt 26,75.

[14] Kardinál Joseph Ratzinger,
homília počas omše Pro eligendo
pontifice, 18.4.2005.

[15] Ísť s Kristom, 64.

https://sk.escrivaworks.org/book/amigos_de_dios-body-260.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/amigos_de_dios-body-260.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/amigos_de_dios-body-260.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-body-57.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-body-57.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-body-57.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-body-64.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-body-64.htm


[16] Pápež František, Prvá meditácia
počas duchovnej obnovy pre kňazov,
2.6.2016.

[17] Iz 29,13; porov. Mt 15,8.

[18] Pápež František, generálna
audiencia, 11.5.2016.

[19] Porov. Lk 15,28-32.

[20] Pápež František, apoštolská
exhortácia Evangelii gaudium, bod 2.

[21] Lk 15,32.

[22] Pápež František, generálna
audiencia, 11.5.2016.

[23] Ž 51, 4.

[24] Porov. Jn 16,8. Takto prekladá
svätý Ján Pavol II. slová Ježišovej
kňazskej modlitby vo svojej
encyklike Dominum et vivificantem
(18.5.1986), 27-48, kde sa nad nimi
hlboko zamýšľa.

http://www.radiovaticana.va/proxy/slovak/RGarchi/sk2016-06-02.html
http://www.radiovaticana.va/proxy/slovak/RGarchi/sk2016-06-02.html
http://www.radiovaticana.va/proxy/slovak/RGarchi/sk2016-06-02.html
http://www.radiovaticana.va/proxy/slovak/RGarchi/sk2016-05-11.html
http://www.radiovaticana.va/proxy/slovak/RGarchi/sk2016-05-11.html
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostolska-exhortacia-evangelii-gaudium
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostolska-exhortacia-evangelii-gaudium
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostolska-exhortacia-evangelii-gaudium


[25] Sv. Augustín, Vyznania, X, 29, 40.

[26] Porov. Mt 23,38.

[27] Porov. Lk 7,48.

[28] Porov. Gen 1,2.

[29] Porov. Lk 7,36-50.

[30] Porov. Lk 7,47.

[31] Boží priatelia, 232.

[32] Pápež František, Anjel Pána,
6.3.2016.

[33] Ž 51,12.

[34] Porov. Ž 51, 2, 7, 9, 10, 17.

[35] Ísť s Kristom, 75.

[36] Ž 51,12.

[37] Pápež František, homília z
24.3.2016.

https://sk.escrivaworks.org/book/amigos_de_dios-body-232.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/amigos_de_dios-body-232.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-body-75.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-body-75.htm


[38] Porov. Svätý Josemaría, Vyhňa,
784. V knihe Boží priatelia, 138-140,
náš Otec vysvetľuje ozajstný význam
ducha pokánia na niekoľkých
príkladoch.

[39] Ž 51,17.

[40] Vyhňa, 442.

[41] Vyhňa, 60.

[42] Obrad pokánia, 104.

[43] Sv. Josemaría, Krížová cesta, 8.
zastavenie.

[44] Ž 51,19.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/navrat-mi-radost-z-tvojej-

spasy/ (09.02.2026)

https://sk.escrivaworks.org/book/forja-body-442.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/forja-body-442.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/forja-body-60.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/forja-body-60.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/via_crucis-body-8.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/via_crucis-body-8.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/via_crucis-body-8.htm
https://opusdei.org/sk-sk/article/navrat-mi-radost-z-tvojej-spasy/
https://opusdei.org/sk-sk/article/navrat-mi-radost-z-tvojej-spasy/
https://opusdei.org/sk-sk/article/navrat-mi-radost-z-tvojej-spasy/

	Navráť mi radosť z tvojej spásy

