
opusdei.org

Miernosť a
sebaovládanie

,,Majte odvahu učiť svoje deti
striedmosti. Ak to tak nebude,
nič nedosiahnete," naliehavo
vyzýval rodičov svätý
Josemaría. Ďalší článok zo série
o rodine.

07.06.2013

Keď rodičia odmietnu dať svojim
deťom niečo, čoho sa domáhajú, deti
sa často pýtajú, prečo sa nemôžu
riadiť najnovšími trendmi, alebo
tráviť hodiny surfovaním na
internete, hraním počítačových hier.



Ako prvá reakcia sa hneď
núka: ,,pretože si to nemôžeme
dovoliť," alebo ,,lebo si najskôr musíš
urobiť domácu úlohu", alebo možno
o trochu lepšia odpoveď: ,,lebo sa
staneš otrokom svojich rozmarov."

Do istej miery sú to oprávnené
reakcie, prinajmenšom sa nimi dá
vyhnúť momentálnemu konfliktu.
Môžu však spôsobiť aj to, že sa nimi
zahmlieva krása čnosti miernosti, a v
očiach detí potom môže vyzerať ako
jednoduchá negácia toho, čo ich
priťahuje.

Miernosť je pritom, ako akákoľvek
iná čnosť, čnosť pozitívna. Umožňuje
človeku, aby sa stal pánom seba
samého, a usporadúvu emócie a
náklonnosti, túžby a tie
najvnútornejšie tendencie vlastného
ega. V skratke možno povedať, že
zabezpečuje rovnováhu pri
používaní materiálnych prostriedkov
a pomáh usilovať sa o vyššie dobrá



[1]. Tomáš Akvinský kladie miernosť
ako základ citového i duchovného
života [2]. V skutočnosti ak pozorne
čítame blahoslavenstvá, vidíme, že či
už takým alebo onakým spôsobom,
sa skoro všetky z nich vzťahujú na
čnosť miernosti. Bez nej človek
nemôže vidieť Boha, dostať útechu,
zdediť nebesia i zem, ani trpezlivo
znášať nespravodlivosť [3]. Miernosť
nasmerováva energiu ľudského srdca
na praktizovania všetkých ostatných
čností.

Sebaovládanie

Kresťanstvo sa neobmedzuje na to, že
pôžitok je ,,dovolený”. Radosť, alebo
pôžitok z niečoho sa považuje za
pozitívne dobro, pretože samotný
Boh ho urobil súčasťou ľudskej
prirodzenosti, ako výsledok
uspokojovania našich tendencií. Ale
súčasne tu je aj existencia dedičného
hriechu, ktorý priniesol neporiadok
do našich vášní. Všetci tomu dobre



rozumieme, keď svätý Pavol hovorí: ,,
Veď nerobím dobro, ktoré chcem, ale
robím zlo, ktoré nechcem“[4]. Je to
ako keby zlo a hriech vstúpilo do
ľudského srdca po páde človeka, a
toto srdce sa musí braniť proti sebe
samému. Jasne sa nám tu teda
ukazuje úloha miernosti, pri ochrane
a orientácii vnútorného poriadku
ľudskej osoby.

V jednom z prvých bodov Cesty sa
hovorí: ,,Nauč sa povedať nie”[5]. Keď
sv. Josemaría vysvetľoval zmysel
tohto bodu povedal: ,,je ľahšie
povedať áno ambíciám,
zmyslom...”[6]. Na jednom stretnutí
poznamenal, že keď povieme áno,
všetko sa zdá také ľahké. Ale keď
povieme ,,nie” stojí pred nami boj a
niekedy porážka a nie víťazstvo je
výsledkom tohto boja. Musíme si
teda navyknúť povedať nie, pretože z
tohto vnútorného boja prichádza
pokoj – ktorý si prinášate do vašich



domovov, do každého jedného, do
spoločnosti a do celého sveta [7].

Keď hovoríme nie, znamená to, že si
odopierame niečo, čo nás oddeľuje od
Boha – ambície nášho ega, naše
neusporiadané vášne...Je to
nevyhnutný postoj pre utvrdenie
našej vlastnej slobody, pre to, aby
sme mohli zaujať stanovisko voči
okolitému svetu.

Keď každému a na všetko príťažlivé
hovoríme ,,áno“, začíname konať
mechanisticky a v istom zmysle
sa ,,odosobňujeme“, stávame sa
bábkou v rukách iných ľudí. Možno
poznáme takýchto ľudí, ktorí nie sú
schopní povedať ,,nie“ impulzom
prostredia alebo túžbam
prichádzajúcim z nich. Chcú dobre
vyzerať v očiach iných ľudí, naoko to
pôsobí ako duch služby, pritom ide o
nedostatok charakteru, možno až
pokrytectvo, keď si títo ľudia



nedokážu komplikovať život
slovíčkom ,,nie“.

Keď človek na všetko hovorí ,,áno”, v
konečnom dôsledku tým preukazuje,
že všetkému, čo sa ho netýka,
pripisuje len malý význam. Na
druhej strane keď si človek
uvedomuje, že vo svojom srdci nosí
poklad, [8] vidí aj potrebu bojovať
proti všetkému, čo s týmto pokladom
nie je v súlade. Preto keď
povieme ,,nie” niektorým veciam,
predovšetkým sa tým zaväzujeme k
iným dobrám; vo svete tým
zaujímame pozíciu, ktorou
utvrdzujeme svoje hodnoty v očiach
iných ľudí, náš osobný štýl existencie
a konania. V konečnom dôsledku to
znamená, že človek chce náročne
formovať svoj character, zaviazať sa
k svojim pravým hodnotám, dávať
ich najavo prostredníctvom svojho
konania.



Výraz ,,zdržanlivosť” často vyjadruje
pojem pevnosti,
dôslednosti. ,,Zdržanlivosť znamená
sebaovládanie” – sebaovládanie, ku
ktorému možno dospieť, keď si
človek uvedomí, že ,,nie všetkému, čo
prežívame na tele a na duši, má aj
dostať voľný priebeh. Nie všetko, čo
dokážeme urobiť, by sme aj mali
robiť. Ľahšie je nechať sa unášať
takzvaným prirodzenými impulzmi;
ale na konci tejto cesty je len smútok
a izolovanosť v našej vlastnej
biede.“ .[9]

Človek sa tak nakoniec stane
závislým od vonkajších stimulov,
hľadá šťastie v klamlivých,
prchavých pocitoch, ktoré ho nikdy
nemôžu uspokojiť. Nestriedmy,
nedisciplinovaný človek, nikdy
nenájde pokoj; pobehuje od jedného
predmetu záujmu k druhému a
nakoniec sa ocitá v pasci
nekonečného hľadania, ktoré sa v
skutočnosti stáva útekom pred



samým sebou. Vždy je nespokojný,
ako keby nedokázal akceptovať tento
stav, ako keby stále potreboval
vyhľadávať nové pocity.

Len v máloktorej neresti možno tak
jasne vidieť hriech, ako v
nemiernosti. Ako hovorí apoštol
Pavol: ,, Oni otupeli a oddali sa
necudnosti a nenásytne žiadostivo
páchajú každú nečistotu. [10]

Nemierny človek ako keby stratil
sebakontrolu, zameriava sa na
vyhľadávanie stále nových pocitov a
pôžitkov. Naproti tomu miernosť so
sebou prináša pokoj a vyrovnanosť.
Neumlčiava a nepopiera túžby a
vášne, ale z človeka robí skutočného
pána nad sebou samým. Pokoj, ktorý
je ,,harmóniou poriadku”, [11]
možno nájsť len v srdci, ktoré si je
isté samo sebou a ochotné sa
odovzdať.

Zdržanlivosť a umiernenosť



Ako možno učiť iných čnosti
miernosti? Sv. Josemaría
zdôrazňoval dva kľúčové momenty:
pevnosť vo svojom vlastnom
príklade, a súčasne podporovať
slobodné rozhodnutie ľudí. Povedal,
že rodičia by mali učiť deti žiť s
miernosťou a viesť istý ,,sparťanský“,
to znamená kresťanský život. Je to
ťažké, ale treba mať na to odvahu
učiť ich striedmosti, v opačnom
prípade rodičia nič nedosiahnu [12].

Rodičia musia mať predovšetkým
odvahu osobne žiť život kresťanskej
striedmosti. Keďže tu ide o čnosť
zameranú na odpútanosť, tí ktorým
sa dostáva tejto výchovy, musia
vidieť jej dobré účinky. Ak rodičia
svojím zdržanlivým životným štýlom
vyžarujú radosť a pokoj duše, ich deti
budú mať tiež motiváciu
napodobňovať ich. Najjednoduchší a
najprirodzenejší spôsob
odovzdávania tejto čnosti je v rodine,
hlavne keď sú deti ešte malé. Keď



vidia rodičov, ako sa dokážu s
dobrou náladou zrieknuť nejakého
rozmaru, alebo obetovať čas na
odpočinok a venovať sa rodine
(pomôcť s domácimi úlohami, pri
kúpaní a kŕmení detí, pri hre), deti
potom tiež pochopia zmysel takejto
činnosti a jej význam pre atmosféru
v domácnosti.

Odvaha je tiež potrebná na to, aby sa
zvýraznila čnosť miernosti ako
žiadúceho dobra a životného štýlu.
Samozrejme, ak rodičia žijú
zdržanlivým životným štýlom, je
ľahšie prenášať túto čnosť aj na deti.
Časom sa však môžu vynoriť aj
pochybnosti, či nezasahujú do
oprávnenej slobody svoji detí, alebo
či im ,,nevnucujú" svoj životný štýl,
bez toho, aby na to mali právo. Môže
sa stať, že spochybňujú účinnosť
toho, keď vyžadujú od svojich detí,
aby sa niečoho vzdali, keď sami nie
sú o tom presvedčení. Keď im odoprú
nejaký rozmar, neposilní to ešte viac



ich túžbu, a hlavne keď sa tá túžba
prejavuje u priateľov ich detí? Mohli
by sa začať cítiť ,,diskriminovaní" v
porovnaní so svojimi rovesníkmi. V
horšom prípade by to mohla byť
dokonca príležitosť dištancovať sa od
svojich rodičov a stať sa
neúprimnými.

Ak sa však realisticky pozeráme na
celú vec, vidíme, že ani jedna z
týchto námietok neznie skutočne
presvedčivo. Keď človek žije
zdržanlivo, umiernene, objavuje
miernosť ako dobro, a že tu nejde o
vnucovanie neznesiteľného bremena
na deti, ale skôr o ich prípravu na
život. Tak to zdôrazňoval sv.
Josemaría, že striedmy život je
kresťanský život. Miernosť je
základná čnosť, ktorou nastoľujeme
istý poriadok v chaose, ktorý v
ľudskej prirodzenosti spôsobil
dedičný hriech.



Každý musí zápasiť, ak chce získať
túto čnosť, ak chce byť pánom seba
samého. Preto je potrebné vedieť,
ako vysvetliť, že čnosť treba žiť, a ako
vyprovokovať situácie, v ktorých ju
možno trénovať. A keď sa vyskytnú
takéto príležitosti, je treba vedieť ako
odolávať (prosiac nášho Pána o silu)
rozmarom, ktoré so sebou prináša
prostredie a chúťky dieťaťa – ktoré sú
síce prirodzené, ale sú už poznačené
prebúdzajúcou sa žiadostivosťou
tela.

Sloboda a miernosť

Všetko sa teda sústreďuje na to, ako
vychovávať deti k miernosti a
súčasne k osobnej slobode. Tieto dva
aspekty nemožno nikdy oddeľovať,
pretože sloboda preniká celé bytie
ľudskej osoby a je samotnou
podstatou celej výchovy a
vzdelávania. Výchova je teda
zacielená na to, aby pomohla
každému jedincovi robiť správne



rozhodnutia, ktoré budú formovať
jeho život.

Tomuto procesu nemôže napomáhať
ochranný postoj, pri ktorom z
rôznych praktických dôvodov rodičia
nakoniec nahrádzajú vôľu dieťaťa,
kontrolujú a riadia každý jeho
pohyb. Nepomáha mu ani nadmerne
autoritatívny postoj, ktorý
neponecháva žiadny priestor pre
rozvoj osobnosti dieťaťa a jeho
vlastného úsudku. Takéto prístupy
nakoniec vyústia do
vytvárania ,,náhradníka", zástupcu
dieťaťa, vychovávajú dieťa bez jeho
vlastného charakteru.

Správny prístup je dovoliť deťom, aby
robili svoje vlastné rozhodnutia v
súlade s ich vekom, a pritom ich učiť,
aby si vedeli správne zvoliť podľa
dôsledkov svojich rozhodnutí. Musia
pritom cítiť podporu dospelých,
rodičov, učiteľov, že im ide o to, aby
sa ony naučili správne si voliť veci,



alebo keď si vyberú zle, pomôcť im
situáciu napraviť.

Pre ilustráciu možno poukázať na
jednu príhodu z destva svätého
Josemaríu. Rodičia odmietali
ustupovať jeho rozmarom, a keď mu
matka predložila jedlo, a on ho
nechcel zjesť, neponúkla mu nič iné.
Jedného dňa, keď sa mu predložené
jedlo nepáčilo, hodil celý tanier o
stenu. Jeho rodičia potom ponechali
škvrnu od jedla na stene niekoľko
mesiacov, aby mohol jasne vidieť
dôsledky svojho konania. [13]

Postoj rodičov sv. Josemaríu nám
ukazuje, ako možno skĺbiť rešpekt
voči slobode dieťaťa s nevyhnutnou
pevnosťou, a nerobiť pritom
kompromisy voči tomu, čo je len
obyčajným rozmarom. Samozrejme,
spôsob riešenia takýchto situácií
bude závisieť od okolností. Pri
výchove detí neexistujú žiadne
jednoduché návody aplikovateľné na



každého rovnako. Dôležité je nájsť to
najlepšie riešenie pre dieťa a mať v
tom jasno, pretože každý človek má
už skúsenosť s tým, aké hodnoty
treba učiť a ctiť, a čo by moholo byť
na druhej strane škodlivé. V každom
prípade je najlepšie uplatňovať
princíp rešpektovania slobody – je
lepšie sa v niektorých prípadoch
pomýliť, ako neustále presadzovať
svoj vlastný úsudok. Platí to obzvlášť
vtedy, keď ten postoj deti vnímajú
ako neodôvodnený, alebo dokonca
arbitrárny.

Tento krátky príbeh zo života sv.
Josemaríu sústreďuje pozornosť na
jednu z kľúčových oblastí výchovy
detí k čnosti miernosti – počas jedla.
Všetko, čo podporuje dobré maniere
a zdržanlivosť pri jedle, pomáha
deťom získavať túto čnosť.

Pravdou je, že každé životné obdobie
prináša špecifické okolnosti,
vyžadujúce odlišné spôsoby



formácie. Dospievajúce deti si
vyžadujú väčšiu diskrétnosť v
spoločenských vzťahoch, čo tiež
umožňuje rodičom, aby presnejšie
pomenúvali dôvody daného spôsobu
konania. Ale k zdržanlivosti,
miernosti pri jedle, možno
vychovávať už od malička pomerne
jednoducho. Dieťa tým možno
vybaviť pevnosťou a sebaovládaním,
ktoré sa im budú veľmi dobre hodiť v
dospievaní, keď budú musieť o
miernosť zápasiť.

Tak napríklad príprava rôznych
jedál, sledovanie rozmarov detí,
povzbudzovanie detí, aby zjedli aj to,
čo sa im veľmi nepozdáva,
nenechávanie zvyškov jedla na
tanieri, správne používanie príboru,
to že jesť pri stole začínajú všetci
spoločne – to sú všetko veľmi
konkrétne spôsoby, ako posilňovať
vôľu dieťaťa. V ranom detstve
ovzdušie rodinnej zdržanlivosti –
odvážnej miernosti! – ktoré sa



rodičia snažia žiť, sa na deti prenáša
prirodzeným, asimilatívnym
spôsobom, bez nejakých špeciálnych
zásahov.

Ak sa zvyšné jedlo nevyhadzuje, ale
použije na prípravu iných jedál, ak
rodičia nevyjedajú mimo stanovený
čas na jedlo, ak vyčkajú než si ostatní
zoberú prídavok či obzvlášť chutný
zákusok, deti si začnú uvedomovať,
že takého správanie je prirodzené. V
príhodnej chvíli im potom možno
poskytnúť aj dôvody pre takéto
konanie – že je to prejav štedrosti a
láskavosti voči bratom a sestrám,
alebo malá obeta Ježiškovi...Dôvody,
ktorým deti často rozumejú oveľa
lepšie, než si to dospelí myslia.

J.M. Martin and J. de la Vega

Poznámky:

[1] Por. Katechizmus Katolíckej
cirkvi , 1809.



[2] Por. sv. Tomáš Akvinský, S. Th. II-
II, q. 141, aa. 4, 6.

[3] Por. Mt 5:3-11.

[4] Rim 7:19.

[5] Cesta, 5.

[6] Sv. Josemaría, Rukopisný text v
Ceste, Kriticko-historické vydanie, 5.

[7] Sv. Josemaría, Poznámky zo
stretnutia, 28. októbra 1972.

[8] Por. Mt 6:21.

[9] Sv. Josemaría, Boží priatelia, 84.

[10] Ef 4:19.

[11] Sv. Augustín, De civitate Dei, 19,
13.

[12] Sv. Josemaría, Stretnutie v
Barcelone, 28. novembra 1972.



[13] Por. Andres Vazquez de Prada,
Zakladateľ Opus Dei, Scepter, diel 1,
str. 19.

opusdei.org

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/miernost-a-sebaovladanie/

(29.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/miernost-a-sebaovladanie/
https://opusdei.org/sk-sk/article/miernost-a-sebaovladanie/

	Miernosť a sebaovládanie

