
opusdei.org

Miernosť a
sebaovládanie (II)

,,Ten, kto sa dokáže ovládať, má
vynikajúcu príležitosť zasvätiť
svoj život službe Bohu a
blížnym, a tak získať to
najväčšie možné šťastie a pokoj
na tejto zemi.“

01.11.2014

Roky dospievania ponúkajú nové
príležitosti na to, aby sa mladým
ľuďom mohla vštepovať čnosť
miernosti. Dospievajúci mladí ľudia
už prejavujú väčšiu zrelosť, čo
uľahčuje získavanie čnosti. Čnosti si



vyžadujú zvnútornenie návykov v
správaní a motívov, slobodne sa
rozhodujúc pre dobro a pre jeho
uskutočnenie. Hoci už menšie deti si
dokážu zvykať na konanie dobra, až
keď dosiahnu istú intelektuálnu a
emocionálnu zrelosť, dokážu
prenikať hlbšie do zmyslu svojho
vlastného konania a zhodnocovať aj
jeho dôsledky.

Je dôležité dospievajúcim mladým
ľuďom vysvetľovať dôvody pre
konkrétne spôsoby konania, ktoré
možno mladí ľudia vnímajú len ako
záležitosť formy, vysvetľovať im tiež
isté limity v správaní, ktoré by mohli
chápať len ako púhe zákazy. V
konečnom dôsledku im potrebujeme
poskytnúť dobré dôvody pre
vysvetlenie, prečo stojí za to byť
miernym. Napríklad vo väčšine
prípadov nebude presvedčivé
hovoriť o potrebe miernosti (hlavne
čo sa týka zábavy v konflikte so
štúdiom), aby si tak zabezpečili



úspech v budúcej kariére. Aj keď je to
legitímny dôvod, zameriava sa
predsa len na vzdialenú realitu,
ktorá nie je predmetom záujmu pre
väčšinu mladých ľudí.

Účinnejšie je zamerať sa na to, ako je
čnosť miernosti atraktívna tu a teraz,
poukazujúc na veľkorysé ideály,
ktoré napĺňajú ich srdcia, ich veľké
lásky: veľkodušnosť voči núdznym
ľuďom, vernosť priateľom, atď. Nikdy
by sme nemali zabudnúť poukázať na
to, že mierni a sebaovládajúci sa
ľudia dokážu najlepšie pomáhať
iným. ,,Ten, kto sa dokáže ovládať,
má vynikajúcu príležitosť zasvätiť
svoj život službe Bohu a blížnym, a
tak získať to najväčšie možné šťastie
a pokoj na tejto zemi."

Okrem toho dospievanie ponúka
nové príležitosti na sebaovládanie a
miernosť. Prirodzená zvedavosť
mladého človeka, ktorý si začína
uvedomovať všetky svoje potenciálne



možnosti v živote, sa ešte zväčšuje
novým vnímaním seba samého, ako
toho, ktorý je pánom svojej
budúcnosti. Rodí sa tu dychtivá túžba
všetko zakúsiť a vyskúšať, a táto sa
ľahko potom identifikuje s chápaním
slobody. Mladí ľudia sa v tomto veku
chcú citiť akoby slobodní bez
akýchkoľvek hraníc, a dokonca každú
zmienku o nejakom rozvrhu,
poriadku, štúdiu, obmedzených
výdavkoch atď., považujú
za ,,neférové donucovanie".

K takémuto dnes veľmi rozšírenému
pohľadu prispievajú aj komerčné
záumy, ktoré si z neho snažia robiť
lukratívny biznis.

Vzhľadom na tieto okolnosti si
rodičia nemôžu dovoliť podľahnúť
negatívnym vplyvom – majú skôr
myslieť pozitívne, hľadať tvorivé
riešenia, vydiskutovávať si veci s
deťmi, sprevádzať ich pri hľadaní
naozajstnej vnútnornej slobody,



prejavovať trpezlivosť a modliť sa za
deti.

Väčšina reklám v západnej
spoločnosti je zacielená na mladých
ľudí, ktorých kúpna sila v posledných
rokoch výrazne narastá. Prichádzajú
do módy rôzne značky tovarov, ale aj
veľmi rýchlo vychádzajú z
módy. ,,Vlastnenie" predmetov istej
konkrétnej značky istým spôsobom
uľahčuje spoločenské začlenenie.
Človeka akceptujú do skupiny, cíti sa
do nej začlenený ani nie tak pre to
čím je, ale pre to čo má a ako vyzerá
v očiach iných. Konzumné správanie
u adolescentov často nie je ani tak
motivované túžbou vlastniť viac
predmetov (ako to býva u malých
detí), ako skôr snahou vyjadriť svoju
osobnosť, lepšie prejaviť svoje
postavenie vo svete, prostredníctvom
svojich priateľov.

Okrem týchto motívov konzumná
spoločnosť ženie mladých ľudí k



tomu, aby sa neuspokojovali s tým,
čo už majú, ale aby vyskúšali všetko
to najnovšie, čo je v ponuke.
Podnecuje sa tak potreba každý rok
vymeniť počítač, alebo auto, vlastniť
najnovší mobilný telefón, oblečenie,
ktoré si možno nikdy ani neoblečú,
zhromažďovať cédéčka, filmy, všetky
možné druhy počítačových
programov, a to všetko len preto, aby
mohli byť spokojní, že ich vlastnia.
Tí, ktorí podľahnú tomuto tlaku, sa
nechávajú ovládať uspokojením zo
samotného nakupovania, alebo
konzumovania vecí, pričom už
prestali ovládať svoje vášne.

Samozrejme nemožno za všetko viniť
len reklamu a tlak prostredia. Na
vine môžu byť aj tí, ktorých úlohou
bolo postarať sa o dôkladnejšiu
výchovu. Preto by si mali rodičia, a
vo všeobecnosti každý, kto je
nejakým spôsobom zodpovedný za
formáciu, často klásť otázku, ako si
lepšie plniť výchovné povinnnosti



voči deťom – tú najdôležitejšiu úlohu
zo všetkých , pretože od jej výsledku
závisí šťastie budúcich generácií a
spravodlivosť a pokoj v spoločnosti.

V tejto súvislosti by si rodičia mali
uvedomovať dôležitosť rodinnej
atmosféry pri vštepovaní zdravých
hodnôt. Tak ako vo všetkom, aj tu je
potrebný dobrý príklad, aby deti už
od skorého veku začínali vnímať, že
žiť v súlade so svojím vlastným
spoločenským postavením
neznamená podľahnúť konzumnému
štýlu alebo nadbytočným výdavkom.
V niektorých jazykoch sa napríklad
používa takéto prirovnanie: ,,Chlieb
je od Boha, a preto by sme s ním
nemali plytvať a rozhadzovať ho".
Toto je konkrétny spôsob ako pomôcť
deťom pochopiť, že by mali jesť
žalúdkom a nie očami – že by mali
dojesť všetko na tanieri, poďakovať sa
za všetko, čo sa im dostalo, lebo
mnoho ľudí vo svete musí hladovať.
Deti potom pochopia, že všetko čo



dostávame a máme, chlieb náš
každodenný, je darom, ktorý máme
dobre používať.

Je pochopiteľné, že rodičia nechcú,
aby ich deťom chýbalo niečo, čo iné
detí majú, nechcú, aby boli ukrátené
o niečo, čo oni sami nemali, keď
dospievali. To však neznamená, žeby
deťom mali dávať všetko, čo si
zaželajú. Mali by učiť deti, aby sa
neporovnávali s inými deťmi, aby ich
nenapodobňovali vo všetkom,
pretože by to mohlo viesť k
materialistickej mentalite.

Dnešná spoločnosť je plná rebríčkov,
klasifikácií, štatistík, ktoré v nás
môžu podnecovať tendencie k
súťaživosti s ostatnými ľuďmi, k
porovnávaniu sa. Ale náš Pán nerobí
porovnávania. Hovorí nám: "Syn môj,
ty si stále so mnou a všetko, čo ja
mám, je tvoje.[1] Pre neho sme my
všetci osobitne milované deti,
rovnako prijímané, milované,



cenené. Tu sa nám ponúka jeden z
kľúčov výchovy k šťastiu – pestovať v
sebe a vo svojich deťoch vedomie, že
v otcovom dome je pre nás vždy
miesto, že každý z nás je milovaný
jednoducho preto, že sme, lebo sme
syn, alebo dcéra, odlišní ale
rovnocenní. A robí tak s materinskou
pedagógiou a spravodlivosťou, teda
zaobchádzajúc s odlišnými deťmi
odlišne.[2]

Okrem toho, keď učíme deti
miernosti, nikdy by sme tento postoj
nemali redukovať na púhu negáciu.
Treba k nej pristupovať pozitívne,
pomáhať deťom pochopiť, ako
správne používať a udržiavať to čo
vlastnia, oblečenie, hračky a ďalšie
predmety. Znamená to zveriť im
zodpovednosť podľa konkrétneho
veku dieťaťa: poriadok v ich izbe,
starostlivosť o mladších súrodencov,
úlohy týkajúce sa zabezpečenia
materiálneho chodu domácnosti
(príprava raňajok, nakupovanie



chleba, vynášanie odpadkov,
prestieranie stola...) Znamená to
pomáhať i vlastným príkladom, aby
videli a s pokojnou radosťou a bez
ponôs akceptovali prípadný
nedostatok niečoho, a aby sme v nich
pestovali veľkorysosť voči núdznym.

Sv. Josemaría si s radosťou spomínal,
ako jeho otec vždy, aj vo veľkých
finančných problémoch dokázal
štedro dávať almužnu. Všetky tieto
každodenné aspekty prežívané v
rodiny napomáhajú pestovať
atmosféru, v ktorej sa na prvé miesto
kladú ľudia, a nie veci.

Vlastniť svet

Ty však buď vo všetkom triezvy.[3]
Táto stručná inštrukcia sv. Pavla
Timotejovi je platná vo všetkých
časoch a na všetkých miestach. Nie je
to princíp, ktorý by platil výlučne len
pre niektorých ľudí, ktorí sú povolaní
k osobitej odovzdanosti, neplatí len
pre rodičov, aby ho oni uplatňovali a



nemohli ,,vyžadovať" od svojich detí.
Je teraz na rodičoch a
vychovávateľoch, aby objavili a
uplatňovali jeho význam v každom
veku, voči každej osobe a vo všetkých
okolnostiach.Vyžaduje si to
prezieravé a premyslené konanie,
chce to požiadať o radu, aby sme
vedeli, ako robiť tie správne
rozhodnutia.

A ak aj napriek všetkému, dievčatá a
chlapci nepochopia hneď spočiatku
vhodnosť niektorých opatrení, ak aj
protestujú, neskôr ich dokážu oceniť
a budú za ne vďačné. A preto je
nevyhnutné vyzbrojiť sa
trpezlivosťou a pevnosťou, pretože
len v málo oblastiach je také dôležité
ísť proti prúdu, ako práve v tejto.
Všetci pritom musíme mať na pamäti,
že samotný fakt, že niečo je veľmi
rozšírené, nie je dostatočným
dôvodom preto, aby sme tak robili. A
nepripodobňujte sa tomuto svetu, ale
premeňte sa obnovou zmýšľania, aby



ste vedeli rozoznať, čo je Božia vôľa,
čo je dobré, milé a dokonalé.[4]

V tomto ohľade nie je správne
prehnane štedro dávať deťom veci,
pretože človek sa učí miernosti
vedomím toho, ako nakladať s tým čo
má. Keď sa sv. Josemaría konkrétne
odvolával na peniaze, rodičom
poradil: ,,Vašou
nadmernou ,,láskavosťou" z nich
nakoniec urobíte zmäkčilých ľudí.
Raz ocko, inokedy mamička. A ak nie,
potom je tu stará mama. A niekedy
vy všetci traja, a každý z vás to robí
tajne. A takéto dieťa, s týmito tromi
tajomstvami, môže prísť o svoju
dušu. Tak sa teda nejakým spôsobom
dohodnite. Nebuďte lakomci voči
svojim deťom, ale dohodnite sa, čo
každý z vás môže mať na starosti, čo
deti dokážu zvládať, ich schopnosť
sebakontroly. Neumožňujte im mať
priveľa peňazí, pokiaľ si ich samy
nezarobia."[5] Musíme ich učiť dobre
zaobchádzať s peniazmi, rozumne



nakupovať veci, s miernosťou
používať prostriedky ako je telefón,
berúc do úvahy mesačné účty, vedieť
rozlíšiť, keď niekto míňa len pre
samotnú ,,radosť z míňania".

V každom prípade peniaze sú tu len
jedným z aspektov. Niečo podobné sa
deje aj s využívaním času. Vedieť sa
mierniť v čase strávenom pri zábave
alebo koníčkoch, je súčasťou
formácie k životu v miernosti.
Miernosť oslobodzuje naše srdce, aby
sme sa mohli venovať veciam, ktoré
môžu byť náročnejšie, ale aj
dôležitejšie, ako je napríklad
štúdium. Pomáha nám vychádzať zo
seba a obohacovať náš život, tým že
sa venujeme rodinnému životu a
priateľstvu, alebo venujeme čas a
peniaze núdznym, čo je prax, ktorú je
dobré pestovať u detí už v ich ranom
veku.

Mierniť sa vo zvedavosti, pestovať
skromnosť.



,,Miernosť robí človeka striedmym,
skromným, chápajúcim, dáva mu
prirodzený odstup, ktorý je vždy
príťažlivý, pretože na správaní
takého človeka je vidno rozumné
sebaovládanie"."[6] Sv. Josemaría tu
sumarizuje ovocie miernosť a
vzťahuje ho na osobitú čnosť
rezervovanosti, ktorá je jedným
aspektom slušnosti a
skromnosti. ,,Skromnosť" a ,,slušnosť"
sú integrálnou súčasťou čnosti
miernosti,[7] pretože ďalšou oblasťou
pôsobenia tejto čnosti je práve
miernosť v sexuálnom
pude. ,,Skromnosť chráni tajomstvo
človeka a jeho lásky. Povzbudzuje k
trpezlivosti a miernosti v ľúbostnom
vzťahu, vyžaduje, aby boli naplnené
podmienky pre definitívne dávanie
sa a odovzdania muža a ženy.
Skromnosť je slušnosť. Ovplyvňuje
výber nášho oblečenia. Mlčí a správa
sa rezervovanie v prípade zjavného
rizika nezdravej zvedavosti. Je
diskrétna."[8]



Ak si dospievajúci mladí ľudia
posilňujú vôľu už od detstva, keď
príde tá chvíľa, budú mať v sebe
dostatočný odstup, ktorý im uľahčí
pochopiť sexualitu v jej opravdivom
ľudsko význame. Dôležité však je,
aby otec, v prípade synov, a matka, v
prípade dcér, si dokázali získať
dôveru, aby mohli deťom vysvetliť
krásu ľudskej lásky, keď už sú mladí
ľudia schopní ju chápať. Sv.
Josemaría radil: ,,Otec sa musí stať
priateľom svojich synov. Nemá na
výber, musí sa o to snažiť. Ak otec
nehovorí so synom, raz príde čas,
keď si chlapec začne klásť otázky o
pôvode života so zvedavosťou, ktorá
je čiastočne odôvodnená, a čiastočne
nezdravá. Pýtať sa bude
bezostyšných priateľov a na rodičov
sa potom bude pozerať s odporom."

Ak však dozeráte na neho už od
skorého detstva, budete vedieť, kedy
už prišiel ten čas, aby ste mu
dostatočne dôstojne, aj s odvolaním



sa na Boha, sprístupnili skutočnosti o
zrode nového života. Ak tak urobíte,
chlapec sa vrhne do náručia svojej
matky, pretoža mama je taká dobrá.
Pobozká vás a povie: ,,Aký dobrý je
Boh, že dovoľuje mojim rodičom
podieľať sa na svojej tvorivej sile."
Nepovie to takýmto spôsobom, nemá
na to ešte vedomosti, ale bude to tak
cítiť. A o vašej láske si nebude
myslieť, že je to niečo špinavé, ale že
je to niečo sväté."[9] Toto možno
uľahčiť aj tým, že neunikáme pred
otázkami, s ktorými sa na nás deti
prirodzene obracajú, ale že im
odpovedáme v súlade s ich
schopnosťami chápať veci.

Tu, podobne ako aj čo sa týka
miernosti v jedení, je základom
osobný príklad. Samotné slová
nestačia, musíme svojimi skutkami
preukazovať, že ,,nie je vhodné
pozerať sa na to, po čom nie je
vhodné túžiť,"[10] a že máme
starostlivo dbať o to, aby všetko v



našom domove zodpovedalo tej
atmosfére, ktorá vládla v
nazaretskom domove.

Všeobecne rozšírená trivializácia
ľudskej sexuality si dnes vyžaduje,
aby sa venovala pozornosť televízii,
internetu, knihám a videohrám.
Cieľom nie je pestovať ,,podozrievavé
obavy" voči týmto médiám, ale
využiť ich ako príležitosť pre
vzdelávanie, učiť deti, ako ich
používať pozitívne a s kritickým
rozlišovaním. Nikdy sa nesmieme báť
odmietnuť to, čo škodí duši a prináša
deformovaný pohľad na ľudskú
osobu. ,,Už od útleho veku sú deti
neúnavnými pozorovateľmi života
svojich rodičov. Neuvedomujete si to,
ale oni všetko posudzujú, a niekedy
vás posudzujú v zlom svetle. To, čo sa
teda udeje doma, ovplyvňuje deti či
už v dobrom, alebo zlom."[11]

Ak deti vidia rodičov, ako prepnú
televízny kanál, keď sa v správach



objaví niečo nevhodné, alebo TV
vysiela nevhodné reklamy, scény vo
filme, ak si uvedomujú, že ich rodičia
sa patrične informujú o morálnej
stránke filmu alebo knihy, predtým
než si film pozrú alebo knihu
prečítajú, vtedy sa im odovzdáva
hodnota čistoty. Ak vidia, že ich
rodičia, učitelia, sa odmietnu pozerať
na neslušné bilbordy na ulici, a učia
deti ako urobiť úkon pokánia, potom
si aj deti zoberú k srdcu vzácnu
hodnotu čistoty a potrebu chrániť si
túto čnosť, ktorá je udomácnená v ich
rodinnej atmosfére. ,,Učiť deti a
mladých ľudí skromnosti a slušnosti
znamená prebúdzať v nich úctu k
ľudskej bytosti."[12]

Pritom však treba povedať, že
samotný opatrný postoj voči
morálnemu prostrediu, ktorému sú
vystavené deti, nie je ešte výchovou k
miernosti. Je to síce nevyhnutná
podmienka kresťanského života, ale
čnosť miernosti sa neformuje



len ,,vyhýbaním sa zlu", aj keď je to
podstatný predpoklad života v
milosti. Ide skôr o usmerňovanie a
umierňovanie pôžitkov, ktoré sú v
princípe samy osebe dobré. Preto je
ešte dôležitejšie učiť deti ako so
striedmosťou používať všetky
nástroje a prostriedky, ktoré majú k
dispozícii.

Nekontrolované sledovanie televízie,
dokonca aj keď je to spoločné,
rodinné sledovania, môže znamenať
až rozklad rodinného prostredia.
Ešte horším prípadom je, keď je
televízor v každej miestnosti,
jednotliví členovia rodiny sa
potom ,,zatvoria u seba", aby
sledovali svoje obľúbené programy.
Niečo podobné tiež možno povedať o
automatickom, niekedy až
patologickom používaní mobilov a
počítačov.

Tak ako vo všetkom, rodičia a
vychovávatelia triezvym používaním



týchto prostriedkov učia deti správať
sa podľa svojho príkladu. Ak rodičia
trávia hodiny pred televízorom,
sledujúc ,,čokoľvek, čo práve beží",
nielenže dávajú deťom zlý príklad,
ale môže sa stať, že budú zanedbávať
vlastné deti, ktoré si všímajú, že ich
rodičia venujú viac pozornosti
cudzím ľuďom než im, svojim deťom.
Je namieste pripomenúť, že keďže
miernosť znamená
sebaovládanie, ,,niet väčšieho
sebaovládania, ako keď sa človek
stane služobníkom všetkých duší!
Takto si možno získať tie najväčšie
pocty, či už na zemi, alebo v
nebi."[13]

Miernosť nám umožňuje zapojiť
srdce a našu energiu do služby
blížnym, do lásky, čo je kľúčom k
skutočnému šťastiu. Sv. Augustín,
ktorý musel tak rozhodne bojovať vo
svojom živote s lákadlami
nemiernosti, napísal: ,,zamýšľajme sa
nad miernosťou, ktorá nám sľubuje



čistotu a integritu v láske, ktorá nás
zjednocuje s Bohom. Jej úlohou je
krotiť a stíšiť vášne, ktoré sa nás
snažia odvrátiť od Božích zákonov a
jeho dobroty, čiže od šťastia. Lebo tu
prebýva Pravda a keď ju
kontemplujeme a úzko sa jej
pridŕžame, budeme určite šťastní, ale
ak sa od nej vzďaľujeme,
zamotávame sa do veľkých omylov a
starostí."[14]

J. De la Vega, J.M. Martin

[1] Lk 15:31.

[2] Pozri. Sv. Josemaría, Brázda, č
601.

[3] 2 Tim 4:5

[4] Rim 12:2.



[5] Sv. Josemaría, Stretnutie v IESE
(Barcelona), 27. novembra 1972.

[6] Sv. Josemaría, Boží priatelia, 84.

[7] Pozri Katechizmus Katolíckej
cirkvi, 2521.

[8] Katechizmus Katolíckej cirkvi,
2522.

[9] Sv. Josemaría, Stretnutie na
Enxomil High School (Oporto), 31.
októbra 1972.

[10] Sv. Gregor Veľký, Moralia, 21.

[11] Sv. Josemaría, Stretnutie v
Pozoalbero (Jerez de la Frontera), 12.
novembra1972.

[12] Katechizmus Katolíckej cirkvi,
2524.

[13] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 1045.

[14] Sv. Augustín, Morálne učenie v
Katolíckej cirkvi, kap. 19.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/miernost-a-sebaovladanie-

ii/ (27.12.2025)

https://opusdei.org/sk-sk/article/miernost-a-sebaovladanie-ii/
https://opusdei.org/sk-sk/article/miernost-a-sebaovladanie-ii/
https://opusdei.org/sk-sk/article/miernost-a-sebaovladanie-ii/

	Miernosť a sebaovládanie (II)

