
opusdei.org

„Meditovať znamená
ísť sa stretnúť s
Ježišom, vedení
určitým slovom
Svätého písma.“

Svätý Otec František pri
generálnej audiencii v stredu
28. apríla venoval katechézu
téme meditatívnej, čiže
rozjímavej modlitby.

06.05.2021

Drahí bratia a sestry, dobrý deň!



Dnes budeme hovoriť o tej forme
modlitby, ktorou je meditácia
(rozjímanie). Pre kresťana
„meditovať“ znamená hľadať
syntézu: znamená postaviť sa pred
veľkolepý obsah Božieho zjavenia,
aby sme sa pokúsili osvojiť si ho,
prijať ho úplne. A kresťan po tom, čo
prijal Božie slovo, nedrží si ho
uzatvorené v sebe, pretože to Slovo
sa musí stretnúť s „ďalšou knihou“,
ktorú Katechizmus nazýva „knihou
života“ (KKC, 2706). To je to, čo sa
snažíme robiť zakaždým, keď
rozjímame nad Božím slovom.

Praktizovanie meditácie získalo v
týchto rokoch veľkú pozornosť.
Nehovoria o nej iba kresťania: prax
meditovania existuje v bezmála
všetkých náboženstvách sveta. Ide tu
však o činnosť rozšírenú aj medzi
ľuďmi, ktorí nemajú náboženskú
víziu života. Všetci potrebujeme
rozjímať, uvažovať, znovu nájsť seba
samých, je to ľudská dynamika.



Predovšetkým v nenásytnom
západnom svete je meditácia
vyhľadávaná, pretože predstavuje
vztýčený mantinel voči
každodennému stresu a prázdnote,
ktoré sa všade rozmáhajú.

Vidíme teda mladých i dospelých,
ako sedia v sústredenosti, tichu, s
privretými očami... Ale môžeme sa
opýtať: čo robia títo ľudia? Meditujú.
Je to fenomén, ktorý treba vnímať
pozitívne: my v skutočnosti nie sme
stvorení pre neustály beh, vlastníme
vnútorný život, ktorý nemôže byť
stále zašliapavaný. Meditovať teda
potrebujú všetci. Meditovanie by sme
mohli prirovnať k pristaveniu sa
uprostred života, aby sme sa
nadýchli.

Avšak uvedomujeme si, že toto slovo,
keď sa berie v kresťanskom kontexte,
obsahuje špecifikum, ktoré nemožno
vymazávať. Rozjímanie je
nevyhnutná ľudská dimenzia, ale



meditovanie v kresťanskom kontexte
siaha ďalej: je to rozmer, ktorý
nemožno zrušiť. Tá veľká brána, cez
ktorú prechádza modlitba
pokrsteného človeka – pripomeňme
to ešte raz –, je Ježiš Kristus. Pre
kresťana meditácia vstupuje cez
bránu Ježiša Krista. Aj praktizovanie
meditácie sa uberá touto cestou.

A kresťan, keď sa modlí, nie je
vedený túžbou po plnej priezračnosti
seba samého, nevydáva sa do
hľadania najhlbšieho jadra svojho ja.
Toto je dovolené, ale kresťan hľadá
niečo iné. Modlitba kresťana je
predovšetkým stretnutím s Iným, ale
s veľkým I: transcendentným
stretnutím s Bohom. Ak nám
skúsenosť modlitby dáva vnútorný
pokoj, alebo kontrolu nad sebou
samým, či jasnosť na ceste, ktorou
kráčame, tieto výsledky sú
takpovediac vedľajšími účinkami
milosti kresťanskej modlitby, ktorá je
stretnutím s Ježišom, čiže meditovať



znamená ísť sa stretnúť s Ježišom,
vedení určitou vetou či určitým
slovom Svätého písma.

Pojem „meditácia“ mal v priebehu
dejín rozličné významy. Aj v rámci
kresťanstva sa vzťahuje na duchovné
skúsenosti rozličných druhov.
Každopádne sa dá vystopovať nejaká
spoločná línia, a v tomto nám znovu
pomôže Katechizmus, ktorý hovorí
takto: „Metódy rozjímania sú také
rozličné, akí rozliční sú učitelia
duchovného života. […] Ale metóda
je len sprievodcom. Dôležité je
napredovať s pomocou Ducha
Svätého po jedinej ceste modlitby,
ktorou je Ježiš Kristus“ (KKC, 2707).

A tu je ukázané na spoločníka v
kráčaní, ktorý nás vedie: na Ducha
Svätého. Nie je možná kresťanská
meditácia bez Ducha Svätého. Je to
on, kto nás vedie k stretnutiu s
Ježišom. Ježiš nám povedal: „Pošlem
vám Ducha Svätého. On vás bude



učiť a vysvetlí vám. Naučí vás a
vysvetlí vám.“ A tiež v meditácii je
Duch Svätý vodcom pri napredovaní
k stretnutiu s Ježišom Kristom.

Takže je mnoho metód kresťanskej
meditácie: niektoré veľmi prosté, iné
viac štruktúrované; niektoré kladú
dôraz na rozumovú dimenziu
človeka, iné skôr na tú citovú a
emočnú. Sú to metódy. Všetky sú
dôležité a všetky sú hodné
praktizovania, v tej miere, nakoľko
môžu napomôcť prežívaniu viery,
aby sa stalo plne osobným aktom:
nemodlí sa iba myseľ, nemodlia sa
iba city, modlí sa celý človek,
kompletne celá osoba. Starobylí
autori zvykli hovoriť, že orgánom
modlitby je srdce, a takto
vysvetľovali, že je to celý človek,
počnúc jeho stredom – srdcom, ktoré
vstupuje do vzťahu s Bohom, a nie
iba niektoré jeho schopnosti.



Treba teda vždy pamätať na to, že
metóda je cesta, nie cieľ: akákoľvek
metóda modlitby, ak chce byť
kresťanská, je súčasťou toho sequela
Christi (nasledovania Krista), ktoré je
podstatou našej viery. Meditačné
metódy sú cesty ako kráčať, aby sme
došli k stretnutiu s Ježišom, ale ak na
tej ceste zostaneš stáť a hľadíš iba na
cestu, nikdy Ježiša nenájdeš. Urobíš
si z cesty bôžika, ale cesta je
prostriedok, ktorý ťa má priviesť k
Ježišovi. Katechizmus upresňuje:
„Rozjímanie uvádza do činnosti
myslenie, predstavivosť, city a túžby.
Toto zaktivizovanie je nevyhnutné,
aby sa prehĺbilo presvedčenie viery,
podnietilo obrátenie srdca a posilnila
vôľa nasledovať Krista. Kresťanská
modlitba sa prednostne venuje
rozjímaniu o Kristových
tajomstvách“ (KKC, 2708).

Hľa, tu je milosť kresťanskej
modlitby: Kristus nie je ďaleko, ale je
vždy vo vzťahu s nami. Niet takého



aspektu jeho božsko-ľudskej osoby,
ktorý by sa nemohol stať pre nás
miestom spásy a šťastia. Každý
moment Ježišovho pozemského
života sa prostredníctvom milosti
modlitby môže stať pre nás
súčasným, vďaka Duchu Svätému,
sprievodcovi. Vy ale viete, že sa nedá
modliť bez vedenia Duchom Svätým.
To on nás vedie!

A vďaka Duchu Svätému sme aj my
prítomní pri rieke Jordán, keď sa
Ježiš do nej ponára, aby prijal krst. Aj
my sme spolustolovníkmi na svadbe
v Káne, keď Ježiš dáva lepšie víno,
aby boli novomanželia šťastní, čiže je
to Duch Svätý, ktorý nás spája s
týmito tajomstvami Kristovho života,
aby sme v kontemplovaní Ježiša
prežívali modlitbu na väčšie
zjednotenie sa s ním. Aj my sme
užasnutými svedkami tisícky
uzdravení, ktoré Učiteľ vykonal.



Vezmime Evanjelium, meditujme o
tých evanjeliových tajomstvách a
Duch nás povedie, aby sme tam boli
prítomní. A v modlitbe – keď sa
modlíme – sme všetci ako ten
očistený malomocný, ten slepý
Bartimej, ktorý znovu dostal zrak,
alebo Lazár, ktorý vyšiel z hrobu... Aj
my sme uzdravení v modlitbe tak
ako bol uzdravený slepec Bartimej, i
ten ďalší, malomocný... Aj my sme
vzkriesení, tak ako bol vzkriesený
Lazár, pretože modlitba meditácie
vedená Duchom Svätým nás
privádza k znovuprežitiu týchto
tajomstiev Kristovho života a k
stretnutiu s Kristom a k vysloveniu
spolu so slepým: „Pane, zmiluj sa
nado mnou! Zmiluj sa nado mnou“ –
„A čo chceš?“ – „Aby som videl.“

Vstúpiť do tohto dialógu. A
kresťanská meditácia, vedená
Duchom Svätým, nás privádza k
tomuto dialógu s Ježišom. Niet takej
stránky v Evanjeliu, na ktorej by



nebolo pre nás miesto. Meditovať je
pre nás kresťanov spôsob ako sa
stretnúť s Ježišom. A takto, iba takto,
znovu nájsť seba samých. A toto nie
je nejakou zahľadenosťou do seba
samých, nie: je to ísť za Ježišom a u
Ježiša sa stretnúť so sebou samými,
uzdravenými, vzkriesenými, silnými
skrze Ježišovu milosť. A stretnúť sa s
Ježišom, spasiteľom všetkých, aj mňa.
A toto vďaka vedeniu Ducha Svätého.

Zdroj: TK KBS / Preklad: Slovenská
redakcia VR

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/meditovat-znamena-ist-sa-

stretnut-s-jezisom-vedeni-urcitym-
slovom-svateho-pisma/ (17.01.2026)

https://www.tkkbs.sk/view.php?cisloclanku=20210429001
https://opusdei.org/sk-sk/article/meditovat-znamena-ist-sa-stretnut-s-jezisom-vedeni-urcitym-slovom-svateho-pisma/
https://opusdei.org/sk-sk/article/meditovat-znamena-ist-sa-stretnut-s-jezisom-vedeni-urcitym-slovom-svateho-pisma/
https://opusdei.org/sk-sk/article/meditovat-znamena-ist-sa-stretnut-s-jezisom-vedeni-urcitym-slovom-svateho-pisma/
https://opusdei.org/sk-sk/article/meditovat-znamena-ist-sa-stretnut-s-jezisom-vedeni-urcitym-slovom-svateho-pisma/

	„Meditovať znamená ísť sa stretnúť s Ježišom, vedení určitým slovom Svätého písma.“

