
opusdei.org

Manželstvo a
apoštolský celibát
(I): Budú stvorené
nové srdcia

Ako milovať Krista – živú osobu,
ktorú nevidíme? A ako milovať
iných tak, ako nás miloval On?
V manželstve aj v celibáte Duch
Svätý premieňa naše zmysly,
aby naše srdce pripodobnil
tomu Jeho.

22.06.2025

Tí, ktorí kráčali s Ježišom počas Jeho
života na zemi – predstavovali si



vtedy, že raz budú musieť pokračovať
v živote bez Neho? Keď Ho videli
zomierať na kríži, mohli tušiť, ako
budú ďalej žiť v Jeho neprítomnosti
všetky roky, ktoré im ešte zostávali?
Skôr či neskôr sa s týmito
myšlienkami museli vyrovnať.
Možno aj preto sa snažili zachytiť
každý okamih. Veronika sa pokúsila
uchovať Kristovu tvár na plátne;
Panna Mária, Magdaléna a pri nich
svätý Ján si do srdca zapisovali každý
Pánov pohyb a každé slovo. Ostatní
apoštoli možno tiež chceli uchovať
tieto chvíle, hoci len z diaľky – zo
strachu, že ich niekto spozná. V
každom prípade bola rozlúčka
bolestivá, pretože nikdy nie je ľahké
povedať zbohom tomu, koho človek
miluje.

No tri dni po smrti sa Ježiš vracia.
Vieme si predstaviť radosť apoštolov.
Možno opäť nadobudli nádej –
tentoraz ešte silnejšiu –, že zostanú
so svojím Majstrom navždy, istí, že



tentoraz už neodíde. Stretnutia s
emauzskými učeníkmi, s Máriou
Magdalénou a ostatnými učeníkmi to
naznačujú. „Zostaň s nami“ (Lk
24,29), prosia Ho tí, čo Ho stretli na
ceste z Jeruzalema. Pán však žiada –
každého inak – aby Ho nezadržiavali.
„Už ma nedrž“ (Jn 20,17), hovorí
Márii Magdaléne, a „zmizol im z
očí“ (Lk 24,31), keď bol s emauzskými
učeníkmi. Po tom, čo apoštolom
odovzdá posledné poučenia, tentoraz
akoby naozaj odchádza nadobro:
„Vzdialil sa od nich a vznášal sa do
neba“ (Lk 24,51).

Ako pochopiť túto rozlúčku, ktorú
sám Ježiš oznámil a chcel? A ešte
viac: ako ju pochopiť, keď už nebol
viazaný časom ani priestorom?
Vzkriesený Ježiš sa mohol zjavovať v
uzavretom dome, kráčať s učeníkmi
bez toho, aby Ho spoznali, a zmiznúť
v okamihu. Už nebolo žiadnej
vzdialenosti, ktorá by Ho oddeľovala
od Jeho vlastných, ani steny, ktoré by



Ho mohli zadržať. Mohol byť
kdekoľvek, s kýmkoľvek, kedykoľvek.
A predsa si vyberá odchod. Práve
vtedy, keď Ho už nič neviaže, keď Ho
vidíme konať bez obmedzení,
rozhodne sa vystúpiť do neba. Táto
nečakaná voľba nám odhaľuje ešte
hlbšie tajomstvo: Jeho túžbu naučiť
nás milovať novým spôsobom.

Milovať novým spôsobom

Aj my sme si možno niekedy
predstavovali, aké nádherné muselo
byť vidieť a počuť Ježiša priamo, žiť v
Jeho dobe, cítiť Ho fyzicky blízko. A
niekedy, ako sa to stalo aj svätému
Josemaríovi, nám možno napadla
myšlienka: „Pane, chcem ťa objať!“[1]

Tak ako učeníci v deň
Nanebovstúpenia, aj my túžime
pochopiť zmysel tejto rozlúčky.
Možno sa im v ten deň vynorili slová,
ktoré Ježiš povedal už predtým: „Keď
odídem a pripravím vám miesto,
zasa prídem a vezmem vás k sebe,



aby ste aj vy boli tam, kde som ja“ (Jn
14,3). Ježiš im sám povedal, že
rozlúčka má viesť k lepšiemu a
definitívnemu miestu. On „nás
predchádza k Otcovi, vystupuje k
výšinám Boha a pozýva nás
nasledovať Ho“[2]. Jeho neprítomnosť,
akokoľvek prekvapivá, nás má ako
magnet priťahovať – nie k tomu, čo je
tu, ale k nášmu skutočnému cieľu: k
definitívnemu stretnutiu s Ním.

Prví muži a ženy, ktorí nasledovali
vzkrieseného Pána, sa museli naučiť
niečo úplne nové – niečo, čo pred
nimi nik nezažil: milovať živú osobu,
byť s ňou v naozajstnom vzťahu v
prítomnosti, aj keď nie je fyzicky
prítomná. Museli objaviť iné spôsoby,
ako sa dorozumievať a prejavovať
náklonnosť. Ježišov odchod do neba
otvára pre všetkých nový spôsob
lásky. Učeníci boli prví, ktorí museli
objaviť túto skutočnosť – ktorú dnes
žijeme všetci kresťania: Ježiša
nemôžeme milovať úplne rovnakým



spôsobom, ako milujeme iných ľudí.
Napríklad v Jeho skutočnej
prítomnosti v Eucharistii naše
zmysly zlyhávajú: „Zrak môj i chuť
chceli by ma oklamať,“ pripomína
svätý Tomáš Akvinský[3]. Aký
zvláštny spôsob dôverného vzťahu!
Na začiatku sa nám to môže zdať
nedostatočné – a práve preto si to
vyžaduje novú výchovu zmyslov;
proces, ktorý nie je okamžitý a
vyžaduje si námahu. „Ach, kto ma
uzdraví!“ – zvolal svätý Ján od Kríža,
ktorý takisto žil tento neustály zápas.
– „Vydaj sa mi celkom; nechcem už
viac posla, ktorý mi nevie povedať to,
čo túžim počuť“[4].

Učiť sa vzťahu s Bohom, ktorý sa
zjavuje a zároveň skrýva, nie je
otázkou jedného dňa – ani čisto našej
šikovnosti. Už od začiatku apoštoli
potrebovali zvláštnu pomoc, aby
dokázali vstúpiť do tohto nového
spôsobu poznania a lásky. Ježiš im
túto pomoc prisľúbil: Ducha Svätého



– toho, ktorý „zjavuje Pána
vzkrieseného, pripomína Jeho slová,
otvára myseľ na pochopenie Jeho
smrti a vzkriesenia, robí prítomným
Kristovo tajomstvo (…) a vedie ich k
spoločenstvu s Bohom“[5]. Preto v
známom hymne kresťanskej tradície
prosíme Ducha Svätého, aby v nás
prebudil duchovné zmysly:

„Duchu Stvoriteľ, príď navštív nás,
príď do sŕdc všetkých verných
svojich a naplň ich svojou milosťou,
ktoré si sám stvoril. (…) V duši svetlo
nám rozžiar a do sŕdc nám lásku vlej
a naše telo úbohé stále silou svojou
posilňuj“[6].

Svätci - ženatí aj v celibáte - sa to
naučili

Všetci kresťania – slobodní i ženatí,
mladí i starí, kňazi, rehoľníci i laici –
sa potrebujeme učiť tomuto
„hráčskemu“ ťahu, nechať sa
priťahovať Bohom, ktorý sa zjavuje a
zároveň skrýva svojím zvláštnym



spôsobom. Možno je táto potreba
jasnejšia u tých, ktorí prijali dar
celibátu alebo sú slobodní – pretože
aj ich život je určený na lásku a
spoločenstvo, ale nemajú fyzickú
prítomnosť druhej osoby, s ktorou by
zdieľali intimitu. No aj v manželstve
je Kristus ten jediný, ktorý napĺňa
túžbu po láske v srdci každého
manžela či manželky. U všetkých –
rovnako ako u prvých učeníkov – je
to Duch Svätý, ktorý túto premenu
spôsobuje.

Eduardo Ortiz de Landázuri[7], lekár
a supernumerár Opus Dei, ženatý s
Laurou Buscou, rozprával, že sa od
svätého Josemaríu naučil najmä dve
veci: milovať každého človeka
napriek jeho chybám a
obmedzeniam, lebo v ňom videl
Božie dieťa; a tiež objavovať v
každodenných činnostiach
nadprirodzený, duchovný a božský
zmysel.[8] Obe tieto veci si vyžadujú
schopnosť vidieť nad povrchom,



hlbšie než len to, čo sa zdá. „Ľudia
vidia len plochý povrch. Ich
schopnosť vidieť sa obmedzuje na
dvojrozmernosť pripútanú k zemi.
Keď budeš žiť nadprirodzeným
životom, Boh ti dá tretí rozmer:
výšku a s ňou perspektívu, váhu i
objem.“[9]. Tento nový pohľad na
realitu je obzvlášť dôležitý v ťažkých
chvíľach. Eduardo neskôr v novinách
opísal, ako prežíval svoju chorobu,
keď mu diagnostikovali rakovinu. Iný
chorý muž – ateista – mu napísal list
s vďakou za jeho svedectvo. Eduardo
mu odpovedal: „Môžeš si byť istý, že
ako lekár som presvedčený, že Pán je
vždy pri chorom. Je mu veľkým
dobrom. Jeho sluch je citlivejší a jeho
pohľad hlbší“[10].

Svätci sú učiteľmi diskrétnych
znamení Boha a tí, ktorí sa najlepšie
naučili pozerať, chápať a milovať
týmto novým spôsobom. Svätý
Josemaría sa naučil vnímať Božiu
prítomnosť aj v tom, čo sa zdá



bezvýznamné. V mladosti, keď v
snehu zazrel stopy bosých
karmelitánov, sa v ňom zrodilo
povolanie. V prvých rokoch kňazstva
– keď žil v biede – prosil svojho
anjela strážcu, aby ho ráno budil.
Počas občianskej vojny v Španielsku
ho z veľkého vnútorného nepokoja
vyviedla drevená ruža – zvyšok
zničeného oltára –, ktorá mu
pripomenula, že má ísť ďalej. A
neskôr, keď už zrel v tomto spôsobe
vnímania, rád zdobil svoj dom
predmetmi, ktoré v ňom prebúdzali
vedomie Božej prítomnosti – tohto
nového spôsobu komunikácie s
Ježišom.

Svätci sa naučili riadiť duchovnými
zmyslami. A ich poslaním je teraz
prebúdzať túžbu po Bohu v tých,
ktorí majú to šťastie stretnúť sa s
nimi[11].

Proces, ktorý počíta s našimi
slabosťami



Keď Ježiš vystupuje do neba a zosiela
svojho Ducha, aby bol týmto novým
spôsobom pri každom z nás „po
všetky dni až do konca sveta“ (Mt
28,20), čo nám vlastne chce darovať?
Čo nám naďalej ponúka? Ježiš pozná
naše ťažkosti, aby ich chápal a
miloval. „Veď nemáme veľkňaza,
ktorý by nemohol cítiť s našimi
slabosťami“ (Hebr 4,15), píše svätý
Pavol. Ježiš vie, že túžba po
spoločenstve, ktorá prebýva v našom
vnútri, bola ranená hriechom, a
preto často konáme neisto, s
falošnými očakávaniami, s
nesprávnym vedomím vlastnej
hodnoty. A Duch Svätý prichádza,
aby túto túžbu dávať a prijímať lásku
uzdravoval v každom človeku,
slobodnom aj ženatom. Boh nám
prichádza uľahčiť objavenie prameňa
skutočného života, ktorým je On
sám: „Túži po tom, aby človek túžil
po ňom“[12].



Duch, ktorého zosiela Kristus,
prichádza zachrániť schopnosť
učeníkov spoznať ho a milovať, a to
niekedy dokonca aj prostredníctvom
ich vlastných hriechov. Peter
napríklad pochopí, že jeho zapretie
nie je posledným slovom, a že ho to
nemá zaslepiť ani mu zatemniť srdce.
Ježiš sám znovu roznecovaním
otázky o láske, ktorá sa ukrýva v jeho
srdci, oživuje jeho život a posiela ho
späť na misiu: „Pas moje ovce“ (Jn
21,17). Kristovo zmŕtvychvstanie a
zoslanie Ducha Svätého na Turíce
nám pripomínajú, že môžeme prijať
oheň, ktorý nám umožní poznať a
milovať novým spôsobom – bez
ohľadu na vek alebo okolnosti.
Ernesto Cofiño[13] sa po päťdesiatke
rozhodol otvoriť sa intenzívnejšie
pôsobeniu Ducha Svätého. Jeho
manželka si všimla, že sa deje niečo
nové, a možno aby tento impulz
povzbudila, povedala duchovnému
vodcu Ernesta: „Neviem, čo ste
urobili s mojím manželom (…) ale je



to zázrak!“[14]. Túto Pánovu ponuku –
túto milosť – môžu prijať „všetci,
ktorí majú veľké srdce, aj keď ich
slabosti boli veľké“[15].

Sila, ktorú môžeme tvarovať spolu
s Bohom

Keď sme naplnení Duchom Svätým,
Pán nás rozličnými spôsobmi posiela
na misiu. Máriu Magdalénu posiela
ohlásiť apoštolom, že vstal z mŕtvych;
apoštolov posiela hlásať evanjelium
celému svetu; Martu, Máriu a Lazára
si môžeme predstaviť ako model
pohostinnosti voči Kristovi v ich
dome – a tak je každý svätý prejavom
lásky, poháňaný Božou láskou. Táto
tvárnosť alebo pružnosť našej
schopnosti milovať je prirodzenou
vlastnosťou človeka, ktorú Pán
posilňuje. Vďaka slobode nie sme
nevyhnutne zotročení pudmi ako
zvieratá, ale sme schopní rozhodnúť
sa, čo milovať, koľko milovať a ako
milovať.



U zosobášených osôb táto pružnosť
umožňuje prispôsobovať manželský
život jednotlivým životným
obdobiam. Láska, ktorú človek
zakúša na začiatku vzťahu,
nadobúda s časom iné odtiene –
napríklad cez rodičovstvo – a môže
sa ďalej rozvíjať aj v čase hojnosti či
krízy. Keď je Božia láska v centre
tohto projektu, manželstvo nachádza
oporu a nevyčerpateľný prameň
lásky a života. Tomás Alvira[16] vo
svojom zrelom veku na prednáške
pre starých rodičov – čerpajúc zo
svojej skúsenosti – povedal: „Čo je
sedemdesiat alebo osemdesiat rokov
v porovnaní s večnosťou? Nič. Hovorí
sa, že v porovnaní s večnosťou je
každý človek stále mladý (…).
Šestnásť- alebo osemnásťročný
mladík s vypracovanými svalmi sa
cíti mladý, keď pomáha staršiemu
človeku vstať alebo niesť ťažký
predmet. Starší človek síce nemá
napnuté svaly, aby také veci zvládol,
ale môže mať napnutého ducha, cítiť



sa mladý duchovne a pomáhať
mladým, svojim vnúčatám, ukazovať
im cesty, ktoré pozná zo svojej
skúsenosti“[17]. Takto všetci objavujú
spôsob milovať primeraný ich veku,
vedený Duchom Svätým, ktorý
uchováva vždy mladú lásku,
prameniacu z večného a
nekonečného Božieho srdca.

Táto pružnosť sily – lásky – sa
prejavuje aj vtedy, keď nadobúda
bludný charakter, keď sa vynára
prudko a my ju nedokážeme
nasmerovať. Vidíme to napríklad v
neverách, vo svetských túžbach
alebo v toxických a zneužívajúcich
vzťahoch. Takéto prípady často
vyjadrujú neskrotenú túžbu po láske
a po tom byť milovaný, čo ukazuje,
ako hlboko dedičný hriech oslabil
ľudskú prirodzenosť. „Keď si
pomyslím, že som schopný všetkých
hrôz a omylov, ktorých sa dopustili tí
najhanebnejší ľudia...“[18], povedal
svätý Josemaría. Preto môžeme so



svätým Augustínom uzavrieť:
„Človek je ako nezmerné hlbiny,
Pane, (…) ľahšie je spočítať jeho vlasy
ako jeho city a pohnútky srdca“[19].

Kristov život nám však pripomína, že
veľkosť tejto sily milovať môže byť
nielen zachránená, ale aj nádherne
formovaná Duchom Svätým. A to
platí aj v situáciách, kde manželský
život zlyhal alebo kde sa vyskytujú
výnimočné ťažkosti. Vidíme, ako
Ježišova láska s nežnosťou prijíma
všetkých: deti i starcov v núdzi;
posilňuje mladých apoštolov aj tých,
ktorí už žijú usadený život; ponúka
svoje priateľstvo tým, ktorí zanesú
semeno evanjelia ďaleko od domova,
aj tým, ktorí evanjelizujú z vlastného
domu. Veľkú pozornosť venuje aj
tým, ktorí sa považujú za jeho
odporcov – medzi farizejmi,
saducejmi či zákonníkmi – a dokonca
sa až snaží pritiahnuť k sebe aj toho,
kto ho zradí: Judáša Iškariotského.
Jeho láska teda nesmeruje len na



jeho vlastnú rodinu z Nazareta,
priateľov či krajanov, ale ku
každému, kto sa túži otvoriť Božej
láske – bez ohľadu na okolnosti: to je
jeho rodina (porov. Mk 3,35).

Táto veľká pružnosť schopnosti
milovať, ktorú Kristus chce prebudiť
aj v nás – posilnená, povýšená a
formovaná Duchom Svätým – je tým,
čo umožňuje veľkosť tak manželstva,
ako aj celibátu, u zosobášených aj
slobodných. Prúd lásky, ktorý vyviera
z ľudského srdca, sa môže obrátiť k
manželskému partnerovi a vlastnej
rodine, ale sa tiež – podľa príkladu
Ježiša – môže preliať na veľkú Božiu
rodinu, žijúc tak, ako žil On sám.
Duch Svätý prebýva v tejto pružnosti
našej schopnosti milovať a
pozdvihuje každú ľudskú cestu.
Preto, podľa učenia svätého
Josemaríu, pripomína prelát Opus
Dei Mons. Fernando Ocáriz,
„manželstvo je ‘božská cesta na
zemi’“ a zároveň je celibát



„povolaním k osobitnému
zjednoteniu s Ježišom Kristom, ktoré
prináša – nielen ľudsky, ale
predovšetkým nadprirodzene – aj
väčšiu schopnosť milovať všetkých
ľudí. A preto celibát, ktorý sa zrieka
telesného otcovstva a materstva,
umožňuje omnoho väčšie duchovné
otcovstvo alebo materstvo“[20]. Preto
sa v tradičnej modlitbe k Duchu
Svätému modlíme: „Príď, Duchu
Svätý, naplň srdcia svojich veriacich.
Zapáľ v nich oheň svojej lásky. Zošli
svojho Ducha a všetko bude stvorené
a obnov tvárnosť zeme.“ Vtedy budú
stvorené nové srdcia – v celibáte i
manželstve, u slobodných i u vdov.

* * *

Po Kristovom telesnom odchode a po
zoslaní Ducha Svätého na Turíce
začali apoštoli novú etapu. Všetko
zostávalo rovnaké, a pritom sa všetko
menilo. V istom zmysle bola teraz
misia viac v ich rukách. Pokračovali



v tom istom, ale s novou
samostatnosťou. Tento fakt ukazuje,
ako veľmi si Pán cení a dôveruje
našej slobode v hľadaní jeho samého
a v rozhodovaní o smerovaní našej
misie. Preto na každej ceste, na ktorú
nás Boh volá, rast identity apoštola
zahŕňa to, že sa skutočne staneme
tímom s Duchom Svätým. Aj keď je
šťastie na tejto zemi trochu prchavé,
človek, ktorý žije v Duchu Svätom,
ukazuje, že či už v úspechu alebo v
zlyhaní, Pán je stále prítomný a
neprestajne nás priťahuje k sebe.
Svojou milosťou postupne premieňa
naše zmysly, aby sme nezostali stáť,
ale objavili, ako veľmi si praje, aby
sme rástli v jeho láske – a napokon
nás definitívne objal v nebi.

[1] Pilar Urbano, El hombre de Villa
Tevere, Rialp, Madrid 1986, 207.



[2] Benedikt XVI, Homília, 26-05-2005.

[3] Sv. Tomáš Akvinský, Hymnus 
Adoro te devote.

[4] Sv. Ján z Kríža, Duchovná pieseň,
Piesne 6-7.

[5] KKC, č. 737.

[6] Hymnus Veni Creator Spiritus.

[7] Eduardo Ortiz de Landázuri
(1910-1985) bol španielskym lekárom
špecializujúci sa na internú
medicínu, známy svojou prácou v
Klinike Navarrskej Univerzity.
Vyznačoval sa svojím hlbokým
vedomím kresťanského povolania a
svojou usilovnosťou o starostlivosť o
chorých.

https://opusdei.org/sk-sk/article/
zivotopis-eduarda-ortiz-de-landazuri/

[8] Porov. Esteban López-Escobar,
Pedro Lozano, Eduardo Ortiz de



Landázuri, Palabra, Madrid 1994,
267-268.

[9] Sv. Josemaría, Cesta, č. 279.

[10] Juan Antonio Narváez Sánchez, El
doctor Ortiz de Landázuri. Un hombre
de ciencia al encuentro con Dios,
Palabra [Preklad: Muž vedy pri
stretnutí s Bohom], Madrid 1997, 177.

[11] Sv. Ján Pavol II, Homília,
18-10-1991.

[12] Sv. Augustín, Osemdesiattri
rôznych sporných bodov 64, 4.
Citované v KKC, č. 2560.

[13] Ernesto Cofiño (1899-1991) bol
guetamalský lekár a pediatrik,
priekopník detského zdravia vo
svojej krajine. Venoval svoj život
starostlivosti o deti a dorast,
ovplyvňujúc svojím kresťanským
životom mnohé sociálne iniciatívy.
Bol členom Opus Dei a prebieha
proces jeho blahorečenia.



https://opusdei.org/sk-sk/ernesto-
cofino/

[14] José Luis Cofiño, José Miguel Cejas
Arroyo, Ernesto Cofiño, Rialp, Madrid
2003, 122.

[15] Sv. Josemaría, Inštrukcie, 1-
IV-1934, č. 66. Citované v Andrés
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, Diel. I, Rialp, Madrid 2010,
577.

[16] Tomás Alvira (1906-1992) bol
španielsky učiteľ a vedec, doktor vied
a profesor na inštitúte. Bol členom
Opus Dei a vyznačoval sa svojou
záväznou ochotou o formáciu
mládeže ako aj svojím kresťanským
životom v manželstve a rodine.
Proces jeho blahorečenia je v
procese.

https://opusdei.org/sk-sk/tomas-and-
paquita-alvira/



[17] Alfredo Méndiz, Tomás Alvira.
Vida de un educador [Preklad: Život
jedného učiteľa] (1906-1992), Rialp,
Madrid 2023, 289-290.

[18] Sv. Josemaría, Krížová cesta, XIV.
zastavenie.

[19] Sv. Augustín, Vyznania, Kniha IV,
XIV, 2.

[20] Mons. Fernando Ocáriz,
Pastoračný list, 20-10-2020, č. 22.
Citácia v apostrofoch je od sv.
Josemaríu, spomenutá v Rozhovory s
Mons. Escrivá, č. 92.

Gerard Jiménez Clopés y Andrés
Cárdenas Matute

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/manzelstvo-a-apostolsky-
celibat-i-budu-stvorene-nove-srdcia/

(09.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/manzelstvo-a-apostolsky-celibat-i-budu-stvorene-nove-srdcia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/manzelstvo-a-apostolsky-celibat-i-budu-stvorene-nove-srdcia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/manzelstvo-a-apostolsky-celibat-i-budu-stvorene-nove-srdcia/

	Manželstvo a apoštolský celibát (I): Budú stvorené nové srdcia

