
opusdei.org

Malomeštiacke
kresťanstvo

Prirovnaním Božieho
kráľovstva k pokladu, kvôli
ktorému človek predá všetko,
Ježiš vzďaľuje kresťanstvo od
hodnôt, ako je bezpečnosť alebo
stabilita, a zameriava ho na
podstupovanie rizika, misiu a
dobrodružstvo s cieľom zlepšiť
svet.

14.05.2024

V jednom zo svojich listov svätý
Josemaría vyslovuje diagnózu, ktorá
je aktuálna aj dnes: „Často aj medzi



katolíkmi, ktorí sa zdajú zodpovední
a zbožní, sa vyskytuje omyl, ktorý ich
núti myslieť si, že sú povinní plniť si
len svoje rodinné a náboženské
povinnosti, a o občianskych
povinnostiach nechcú takmer ani
počuť.“1 Ďalej upresňuje, že zvyčajne
„nejde o sebectvo: je to jednoducho
nedostatočná formácia, pretože im
nikto nikdy nevysvetlil, že cnosť
zbožnosti je súčasťou kardinálnej
cnosti spravodlivosti –a zmysel pre
kresťanskú solidaritu sa konkretizuje
aj v aktívnej prítomnosti v občianskej
spoločnosti, v tomto rozpoznávaní a
prispievaní k riešeniu
celospoločenských problémov.“2

Individualistické
kresťanstvo?

Tieto nedostatky vo formovaní
kresťanského svedomia nie sú
spôsobené len problémami v
katechéze alebo náboženskej
výchove, ale sú aj dôsledkom



mentálnych a sociálnych premien,
ktoré prišli s modernou dobou. Sú do
veľkej miery dôsledkom novej
kultúry, ktorá sa dostáva ľuďom pod
kožu takmer od narodenia.

To vysvetľuje Benedikt XVI. vo svojej
encyklike Spe salvi, keď sa
pozastavuje nad tým, ako v modernej
dobe vznikla myšlienka, že „Ježišovo
posolstvo je striktne individualistické
a týka sa iba jednotlivca“3; alebo aj
nad tým „ako sa prišlo k tomu,
že ,spása duše‘ je interpretovaná ako
únik pred zodpovednosťou za celok a
že v dôsledku toho je program
kresťanstva považovaný za egoistické
hľadanie spásy.“4 Obidve myšlienky,
ako vysvetľuje, by boli výsledkom
sekularizácie kresťanského pojmu
nádeje. Stalo sa to, že v modernej
dobe vedecký pokrok a nové formy
spoločenskej organizácie otvorili
veľké možnosti, ktoré viedli k
myšlienke, že ľudia môžu
obnoviť ,stratený raj‘ výlučne



vlastnými silami. Vykúpenie sveta sa
tak stalo niečím, čo sa už
neočakávalo „od viery, ale od práve
objaveného vzťahu medzi vedou a
praxou“5: veda a politické štruktúry
nám mali priniesť raj, ktorý
náboženstvo zdanlivo sľubovalo len
pre posmrtný život.

V tomto procese sekularizácie
náboženstvo nezaniká, ale
privatizuje sa, to znamená, že sa
obmedzuje na sféru individuálneho
života. Vo verejnej a sociálnej sfére
sa zdá, že Boh už nie je potrebný na
to, aby sme mohli čeliť ľudským
výzvam. Okrem toho sa časom tvrdí,
že obmedzenie náboženstva na
súkromný život zabezpečí mier v
spoločnostiach s občanmi, ktorí
vyznávajú rôzne náboženstvá alebo
sú ateisti. Toto chápanie miesta
náboženstva v spoločenskom živote
si často osvojujú aj samotní veriaci, a
to až do tej miery, že zaujímajú
postoje, ktoré sa stali terčom jednej z



najčastejších kritík náboženstva v
modernej dobe. Podľa tejto kritiky by
kresťanská nádej spočívala v „čistom
individualizme, ktorý ponechal svet
jeho biede a utiahol sa do výlučne
privátnej večnej spásy“6. Kresťanom
sa vyčíta, že pre nich nie je dôležitý
tento život, ale zabezpečenie si
miesta v budúcom živote.

Nič však nemôže byť vzdialenejšie
skutočnosti evanjelia, ktoré nás robí
blížnymi všetkých núdznych (porov.
Lk 10,36-37). Naša viera „vždy v sebe
obsahuje hlbokú túžbu meniť svet;
odovzdávať hodnoty, zanechať po
sebe niečo lepšie“.7 Svätý Josemaría
to vyjadril dôrazne: kresťan by mal
pracovať na tom, „aby bolo každý
deň menej chudobných, menej
nevedomých, menej duší bez viery,
menej zúfalých, menej vojen, menej
neistoty, viac lásky a viac pokoja.“8

Zároveň, ako pripomenul pápež
František, Cirkev nie je mimovládna
organizácia a musí sa snažiť vyhýbať



rôznym formám svetskosti9, a vždy
klásť Krista do centra svojich činností
– vrátane sociálnych činností.

Výzva prispievať k rozvoju Božieho
kráľovstva tak musí harmonizovať
dva princípy: na jednej strane
vedomie, že toto kráľovstvo je
darom10, a nie niečím, čo môžeme
dosiahnuť len vlastným úsilím, na
druhej strane presvedčenie, že Boh
nie je ľahostajný k nášmu úsiliu
vytvárať pre neho v našom živote
čoraz väčší priestor. V skutočnosti je
v našej moci pomôcť „otvoriť nás i
svet, aby vstúpil Boh: dobro, pravda
a láska (...) Náš život a svet môžeme
oslobodzovať od jedov a znečistenia,
ktoré by mohli zničiť prítomnosť i
budúcnosť.“11 Okrem toho, aj keď „sa
nám, ako sa zdá, nedarí, alebo sa
cítime bezmocní proti presile
neprajných síl“12, cnosť nádeje nám
umožňuje zakúsiť, že je to Boh, kto v
konečnom dôsledku riadi dejiny.



Svetové krízy

Od začiatku Opus Dei svätý
Josemaría vyzýval tých, ktorí sa k
nemu obrátili, aby zasvätili svoj život
práci pre Božie kráľovstvo s týmto
vrúcnym heslom: Regnare Christum
volumus! Vo svojej homílii o
kresťanskej nádeji napísal: „Pán nás
nestvoril preto, aby tu vybudoval
trvalé mesto... Ale my, Božie deti, by
sme sa nemali vzďaľovať od
pozemských vecí, kam nás Boh
postavil, aby sme sa posväcovali. (...)
Už od roku 1928 bez prestania
kážem: je veľmi potrebné
pokresťančovať celú našu spoločnosť,
vnášať do všetkých jej sociálnych
vrstiev nadprirodzený zmysel, tak, že
sa budeme usilovať posväcovať našu
bežnú dennú prácu, povolanie či
zamestnanie. Tak sa každé ľudské
konanie rozsvieti novou nádejou.“13

Na dosiahnutie tohto cieľa je
nevyhnutné, aby Kristus kraľoval v



srdci každého človeka, lebo Božie
kráľovstvo sa nedá zredukovať na
konkrétnu formu spoločenskej
organizácie, ani nie je výsledkom
súboru ľudských štruktúr.14 Aby
mohli kresťania byť soľou a kvasom v
občianskej spoločnosti, musia najprv
rozvíjať svoj vzťah s Bohom.
„Kristova vláda sa má upevniť
predovšetkým v srdciach (...), a to nie
preto, aby každý z nich vzdával Bohu
slávu nezávisle od ostatných, ale v
spoločenstve s nimi v Cirkvi (...) a v
samotnej občianskej spoločnosti, kde
sú kresťania povolaní byť soľou a
kvasom (...). Kristus plne kraľuje len
v srdci tých, ktorí chcú, aby kraľoval
aj v spoločnosti, v ktorej žijú.“15

Známy bod Cesty vyjadruje toto
presvedčenie výstižne: „Verejné
tajomstvo: svetové krízy sú krízy
svätých. Boh si žiada hŕstku ‚svojich
vlastných‘ v každej ľudskej činnosti.
A potom ... pax Christi in regno
Christi – pokoj Kristov v kráľovstve



Kristovom.“16 Zdá sa zrejmé, že svätý
Josemaría nevnímal kresťanský život
len ako niečo intímne, ale ako
impulz, ktorý zahŕňa všetky ľudské
dimenzie vrátane tej sociálnej.17 Na
inom mieste píše: „Toto je tvojou
úlohou kresťanského občana:
prispieť k tomu, aby Kristova láska a
sloboda vládli všetkým prejavom
moderného života: kultúre a
ekonómii, práci a odpočinku,
rodinnému životu a spoločenskému
spolužitiu.“18 Kresťania, rešpektujúc
slobodu druhých, sú povolaní, aby
prinášali svetlo evanjelia do všetkých
kútov.

Základné posolstvo Opus Dei –
hľadanie Boha v práci a v
každodennom živote – predpokladá,
že svet je miestom stretnutia s
Bohom. Druhý vatikánsky koncil
nám to pripomína, keď učí, že
kresťania sú povolaní vykúpiť
svetské štruktúry zvnútra
prostredníctvom profesionálnej



práce a spolupráce s ostatnými
občanmi.19 Základom tohto učenia je
pravda o stvorení: „Keďže svet a
všetko, čo je v ňom – s výnimkou
hriechu – je dobrý, pretože je dielom
Boha, nášho Pána, kresťan v
neustálom boji o to, aby sa vyhol
urážke Boha – a je to pozitívny boj
lásky –, by sa mal angažovať vo
všetkých pozemských záležitostiach,
bok po boku so svojimi
spoluobčanmi; a musí brániť všetky
dobrá vyplývajúce z ľudskej
dôstojnosti. Existuje jedno dobro,
ktoré musí kresťan vždy osobitne
hľadať: osobná sloboda.“20

Keď svätý Josemaría hovoril o práci
ako o mieste stretnutia s Bohom,
hovoril o tom, že to „znamená
posväcovať svoju prácu, posväcovať
sa vo svojej práci, posväcovať
druhých skrze svoju prácu.“21 Práca
formuje a premieňa tak osobu, ktorá
ju vykonáva, ako aj skutočnosť, na
ktorú pôsobí, teda svet.22 V tomto



zmysle by sa dalo povedať, že
posväcovanie prácou je zároveň
spôsobom priblíženia sa k Bohu a
vykúpenia časných štruktúr: človek
spolupracuje na tom pohybe, ktorým
Pán priťahuje všetkých k sebe (porov.
Jn 12,32).

Riziko malomeštiackeho
kresťanstva alebo strata
zmyslu pre poslanie

„Nestaň sa malomeštiakom,“
hovorieval svätý Josemaría,23 keď
varoval pred rizikom, ktoré existuje
v duchovnom živote: skončiť tak, že
sa budeme vyhýbať všetkému, čo si
vyžaduje námahu, a tak ignorovať
požiadavky, ktoré sa tiahnu celým
evanjeliom. Nasledujúce riadky z
Brázdy zobrazujú toto
malomeštiacke kresťanstvo s
nádychom irónie: „Ideologicky si
dobrý katolík. Páči sa ti prostredie
nášho študentského domova… Škoda
len, že svätá omša nie je o dvanástej,



prednášky popoludní a štúdium po
večeri, po vychutnaní si jedného
alebo dvoch pohárikov koňaku! –
Tento tvoj ,katolicizmus‘
nezodpovedá pravde, zostáva
obyčajným malomeštiactvom.“24

Je dôležité si uvedomiť, že o
malomeštiackom kresťanstve možno
hovoriť aj v inom zmysle, ktorý
dopĺňa prvý. Je to koncepcia
náboženského života, v ktorej sa
zatienil alebo zabudol silný zmysel
pre poslanie evanjeliového posolstva.
V tomto poňatí sa duchovný život
zvykne redukovať na osobné plnenie
morálnych noriem a rad zbožných
praktík. Zdá sa, že zabúdame na
prosbu modlitby Otče náš – príď
kráľovstvo tvoje –, ktorá vedie
veriacich k tomu, aby svojou prácou
a modlitbou premieňali svet. Ak
použijeme slová svätého Josemaríu,
výzva „posväcovať iných prácou“ by
sa v najlepšom prípade zredukovala
na individuálny apoštolát bez



horizontu premeny sveta; alebo by sa
skryla za predchádzajúce výzvy
„posväcovať prácou a posväcovať sa
prácou“, ktoré by tak stratili väčšinu
zmyslu svojej existencie.

Malomeštiacke kresťanstvo v tomto
druhom zmysle by bolo jedným z
prejavov individualistického poňatia
náboženstva, pred ktorým varoval
Benedikt XVI. Opäť tu nemáme ani
tak do činenia s ovocím individuálnej
voľby, ako skôr s výsledkom
koncepcie života, ktorá takmer
nepostrehnuteľne, prostredníctvom
kultúry a vzdelania, formuje
mentalitu ľudí. Hoci pojem meštiak
označuje spoločenské postavenie
(dobre situovaní ľudia, ktorí v živote
netrpeli veľkou núdzou a nemuseli
vynakladať osobitné úsilie, aby
získali to, čo chcú), keď tu hovoríme o
meštiackom alebo malomeštiackom
kresťanstve, nechceme povedať, že je
to niečo špecifické pre túto sociálnu
skupinu. V skutočnosti ide o



mentalitu, ktorú možno nájsť medzi
ľuďmi patriacimi do rôznych
sociálnych vrstiev a podľa ktorej je
najvyššou hodnotou, o ktorú sa treba
v živote usilovať, stabilita. Svätý
Josemaría vo svojich spisoch nabáda
ľudí, aby sa vymanili z tejto
koncepcie: „Tvojou povinnosťou je
nadviazať kontakt s tými, ktorí ťa
obklopujú, zobudiť ich z hlbokého
spánku, otvoriť im nové a široké
horizonty v ich malomeštiackom a
egoistickom živote, sväto im
skomplikovať život, aby zabudli na
seba samých a porozumeli
problémom iných.“25

Z náboženského hľadiska je
malomeštiacka mentalita
problematická, lebo má tendenciu
vyhasínať zmysel pre poslanie.
Malomeštiacky kresťan hľadá
predovšetkým pokoj a bezpečnosť.
Naopak tí, ktorí zistia, že majú v
živote poslanie, niečo dôležité, čo
majú dosiahnuť, sú ochotní riskovať



a púšťať sa do dobrodružstiev s
neistým koncom. Evanjelium je v
tomto smere veľmi názorné.
Napríklad v tom, že nám ukazuje,
ako Peter, Jakub a Ján „opustili
všetko a išli za ním“ (Lk 5, 11); v
prirovnaní Božieho kráľovstva k
ukrytému pokladu, pre ktorý je
človek ochotný predať všetko (Mt 13,
44); alebo v zachytení Ježišových slov
adresovaných zákonníkovi, ktorý
hovorí, že je pripravený nasledovať
ho, kamkoľvek pôjde: „Líšky majú
svoje skrýše a nebeské vtáky
hniezda, ale syn človeka nemá kde
hlavu skloniť“ (Mt 8,20).

Iste, ľudia vždy potrebujú aspoň
minimálnu istotu, najmä v neistých
časoch, ako sú tie súčasné. Problém
nastáva, keď sa istota alebo stabilita
stanú dominantnými hodnotami,
cieľom života, o ktorý sa usilujeme.
Tí, ktorí si osvoja takúto mentalitu,
takmer nepociťujú potrebu veci
zlepšovať a majú tendenciu uspokojiť



sa s tým, čo majú, lebo si nechcú
komplikovať život. Naopak, zmysel
pre poslanie, ktorý je súčasťou DNA
kresťanstva, vedie človeka k tomu,
aby žil život ako dobrodružstvo a
premýšľal o tom, ako čo najlepšie
slúžiť Bohu a druhým
prostredníctvom svojho povolania.

Ježišovo stretnutie s bohatým
mladíkom je v tomto ohľade nemenej
výrečné. Tento mladík je prototypom
malomeštiackeho kresťana: človeka,
ktorý zachováva prikázania, má
dobrú vôľu a dokonca ušľachtilé
túžby, ale nie je schopný riskovať
nasledovanie Ježišovej výzvy.
Prekážkou je bohatstvo, ktoré možno
chápať tak v doslovnom zmysle
materiálnych statkov, ako aj v zmysle
spoločenského postavenia či istoty.
Keď mu Ježiš hovorí: „Jedno ti ešte
chýba. Choď, predaj všetko, čo máš,
rozdaj chudobným a budeš mať
poklad v nebi. Potom príď a nasleduj
ma!“ (Mk 10, 21), vyzýva ho, aby sa



vzdal svojich istôt a úplne mu
dôveroval.

Kresťan je „bytostne
spoločenský“.

Scéna s bohatým mladíkom ukazuje,
že jedným z hlavných problémov
malomeštiackeho kresťanstva je, že
redukuje kresťanstvo na morálku.
Hoci evanjelium obsahuje morálne
vyjadrenie a má praktické morálne
dôsledky, nie je jadrom kresťanského
života. Podstatou kresťanstva nie je
byť „dobrým človekom“, ale stretnúť
sa s osobou Ježiša Krista a stotožniť
sa s ním – jediným, kto je skutočne
dobrý (porov. Mk 10, 18). To, čo pohlo
Petra, Jakuba a Jána, aby všetko
zanechali, nebol etický ideál, ale
fascinácia z objavenia Mesiáša.

Dalo by sa povedať, že v
malomeštiackom kresťanstve je
náboženský život čímsi nudným a
predpokladateľným: niekoľko praktík



zbožnosti, niekoľko sviatostí, potreba
bojovať a spoveď ako „čistiareň“ na
odstránenie škvŕn26. Na druhej
strane skutočnú zbožnosť vždy
sprevádzajú prekvapenia, postupné
obrátenia a objavovanie nových
horizontov, ktoré zvyčajne nie sú
plodom mimoriadnych zážitkov, ale
vytrvalosti vo vzťahu k Bohu.27

Malomeštiacke kresťanstvo môže
viesť aj k deformácii evanjelia, pred
ktorou varoval Benedikt XVI. v Spe
salvi: myslieť si, že jedinou dôležitou
vecou je spasiť sa.28 Iste, Boží súd
bude osobný a my nemôžeme byť
zodpovední za rozhodnutia, ktoré
slobodne urobil niekto iný. No
kresťanský život nevedie k „sebeckej“
dokonalosti, ktorá nás uzatvára do
seba, ale kladie stredobod života
mimo nás: v sebadarovaní, službe,
zriekaní sa, napodobňovaní. Človek
nie je spasený sám v tom zmysle, že
by bol nezávislý od iných. Preto sa
nás pri osobnom súde budú pýtať,



ako sme prispeli k priblíženiu sveta k
Bohu tým, že sme sa zapojili do
života tých, ktorí kráčajú spolu s
nami (porov. Mt 25, 31 - 46). Musíme
sa teda pýtať sami seba, ako sa
staráme o dobro svojich blížnych:
ako ich sprevádzame, utešujeme,
povzbudzujeme.

V liste citovanom na začiatku svätý
Josemaría potvrdzuje, že „kresťan
nemôže byť individualista, nemôže
zanedbávať druhých, nemôže žiť
sebecky, otočený chrbtom k svetu: je
v podstate spoločenský, je
zodpovedným členom mystického
Kristovho tela. (...) Naša apoštolská
činnosť prispeje k pokoju, k
spolupráci ľudí medzi sebou, k
spravodlivosti, k tomu, aby sa
zabránilo vojnám, izolácii,
národnému egoizmu a osobnému
egoizmu: pretože všetci si uvedomia,
že sú súčasťou veľkej ľudskej rodiny,
ktorú vedie Božia vôľa k dokonalosti.
Takto pomôžeme odstrániť túto



úzkosť, tento strach z budúcnosti
bratovražednej nevraživosti a
potvrdíme pokoj a harmóniu v
dušiach a v spoločnosti: toleranciu,
porozumenie (...) a lásku.29

Na tých istých stránkach sa svätý
Josemaría delí o jedno zo svojich
veľkých želaní: „Chcel by som, aby
Katechizmus kresťanskej náuky pre
deti jasne učil, aké sú pevné body, z
ktorých nemožno ustúpiť, keď človek
tak či onak koná vo verejnom živote;
a zároveň, aby potvrdzoval
povinnosť konať, nezdržiavať sa,
spolupracovať v službe spoločnému
dobru s lojalitou a osobnou slobodou.
30

To sú tie zdroje, z ktorých vychádza
sociálne učenie Cirkvi a ktoré
vystupujú do popredia v koncepcii
kresťanského života, ktorá sa
zameriava na náboženské a rodinné
povinnosti, ale zabúda na občianske
povinnosti31. Duchovný život nie je



niečo „čisto intímne“, ani povolanie
uskutočňovať Božie kráľovstvo
nemožno stotožňovať len s osobnou
apoštolskou horlivosťou. Musí tu byť
aj túžba zlepšiť svet prostredníctvom
svojej práce, či už vo verejnej sfére
alebo doma. A to si vyžaduje chápať
svoje povolanie ako službu, teda ako
prostriedok služby Bohu a druhým.
„Potrebujeme, aby Pán rozšíril naše
srdce, aby nám dal srdce podľa
svojho srdca, aby doň vstúpili všetky
potreby, bolesti a utrpenia mužov a
žien našej doby, najmä tých
najslabších.“32

Skutočnosť, že niektoré zákony a
spôsoby života sa vzdialili od
posolstva evanjelia, by nás mala viesť
k zamysleniu sa nad tým, čo ešte my
kresťania môžeme urobiť. A tiež k
zamysleniu sa nad tým, čo sme mohli
urobiť lepšie: prečo sme možno
niekedy zlyhali, keď sme neboli
kvasom, soľou, svetlom. Pokiaľ to,
ako zdôrazňuje svätý Josemaría, nie



je spôsobené sebectvom alebo zlou
vôľou, ale medzerami vo formácii33,
stojí za to sa pýtať: čo by nám ešte
mohlo chýbať pri odovzdávaní viery?
Tam, kde sa rozšírilo malomeštiacke
kresťanstvo, bude potrebné znovu
prebudiť zmysel pre poslanie, aby
sme sa dali do služieb toho Božieho
kráľovstva, ktoré je už medzi nami.34.

José María Torralba

1 Svätý Josemaría, List 3, č. 46.

2 Tamtiež.

3 Benedikt XVI., Spe Salvi, č. 16.

4 Tamtiež, č. 16.

5 Tamtiež, č. 17.

6 Tamtiež, č. 13.



7 František, Evangelii gaudium, č.
183.

8 Svätý Josemaría, List 8, č. 1.

9 František, Homília, 16. 5. 2020.

10 Spe salvi, č. 35.

11 Tamtiež.

12 Tamtiež.

13 Svätý Josemaría, Boží priatelia, č.
210.

14 Porovnaj Spe Salvi, č. 24-25.

15 E. Burkhart - J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid,
2011, zv. 1, s. 411-412.

16 Svätý Josemaría, Cesta, č. 301.

17 Porov. k tomu E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana y santidad, diel
I, s. 412.



18 Svätý Josemaría, Brázda, č. 302.

19 Porov. k tomu Lumen gentium, č.
36.

20 Svätý Josemaría, Ísť s Kristom, č.
184.

21 Svätý Josemaría, Rozhovory, č. 55.

22 Porov. Ján Pavol II., Laborem
Exercens, č. 5-6.

23 Svätý Josemaría, Vyhňa, č. 936.

24 Brázda, č. 716.

25 Vyhňa, č. 900.

26 Porov. František, Homília, 21. 3.
2017.

27 Porov. Vyhňa, č. 570.

28 Spe Salvi, č. 13-14.

29 Svätý Josemaría, List 3, č. 37-38.

30 Tamtiež, č. 45.



31 Tamtiež, č. 46.

32 Msgr. F. Ocáriz, Vo svetle
evanjelia, s. 199-200.

33 Porov. napr. Svätý Josemaría, List
3, č. 46.

34 Porov. Lk 17,20.

José María Torralba

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/malomestiacke-
krestanstvo/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/malomestiacke-krestanstvo/
https://opusdei.org/sk-sk/article/malomestiacke-krestanstvo/
https://opusdei.org/sk-sk/article/malomestiacke-krestanstvo/

	Malomeštiacke kresťanstvo
	Individualistické kresťanstvo?
	Svetové krízy
	Riziko malomeštiackeho kresťanstva alebo strata zmyslu pre poslanie
	Kresťan je „bytostne spoločenský“.


