
opusdei.org

Malomeštiacke
kresťanstvo

Keď Ježiš prirovnáva Božie
kráľovstvo k pokladu, pre ktorý
človek predá všetko, oddeľuje
kresťanstvo od hodnôt, ako sú
istota alebo stabilita, a
sústreďuje ho na riziko, misiu,
dobrodružstvo zlepšovania
sveta.

29.04.2025

V jednom zo svojich listov svätý
Josemaría vyslovuje diagnózu, ktorá
je stále aktuálna: „Je častým omylom
— píše — aj medzi katolíkmi, ktorí sa



javia ako zodpovední a nábožní,
myslieť si, že sú povinní plniť len
svoje rodinné a náboženské
povinnosti a sotva chcú počuť o
občianskych povinnostiach.“[1] Hneď
na to vysvetľuje, že zvyčajne „nejde o
egoizmus: jednoducho im chýba
formácia, pretože im nikdy jasne
nepovedali, že čnosť nábožnosti —
súčasť kardinálnej čnosti
spravodlivosti — a kresťanský zmysel
pre solidaritu sa prejavujú aj v tejto
prítomnosti vo verejnom živote, v
poznávaní a v snahe riešiť problémy,
ktoré zaujímajú celú komunitu“.[2]

Individualistické kresťanstvo?

Tieto nedostatky vo formovaní
kresťanského svedomia nie sú
spôsobené iba problémami v
katechéze alebo v náboženskej
výchove, ale sú aj výsledkom
mentálnych a spoločenských
premien, ktoré priniesla moderná
doba. Sú vo veľkej miere dôsledkom



novej kultúry, ktorú si ľudia osvojili
akoby „osmózou“ od narodenia.

Tak to vysvetľuje Benedikt XVI. vo
svojej encyklike Spe salvi, keď sa
pýta, ako v modernej dobe vznikla
predstava, že „Ježišovo posolstvo je
striktne individualistické a týka sa
iba jednotlivca“[3], alebo ,,sa prišlo k
tomu, že ,spása duše‘ je
interpretovaná ako únik pred
zodpovednosťou za celok a že v
dôsledku toho je program
kresťanstva považovaný za egoistické
hľadanie spásy, pri ktorom sa
odmieta slúžiť druhým?[4]

Tieto predstavy, vysvetľuje, sú
výsledkom sekularizácie kresťanskej
nádeje. V modernej dobe totiž veľké
možnosti otvorené vedeckým
pokrokom a novými formami
spoločenskej organizácie viedli k
presvedčeniu, že človek je schopný
vlastnými silami znovu
nastoliť ,stratený raj‘. „ ,Vykúpenie‘,



znovuzískanie ,strateného raja‘ sa už
viac neočakáva od viery, ale od práve
objaveného vzťahu medzi vedou a
praxou“[5]: veda a politické štruktúry
mali priniesť nebo, ktoré
náboženstvo vedelo sľúbiť iba pre
posmrtný život.

V tomto procese sekularizácie
náboženstvo nezaniká, ale stáva sa
súkromnou záležitosťou: je
obmedzené na osobný život
jednotlivca. V spoločenskej a verejnej
sfére sa Boh javí ako nepotrebný pre
riešenie ľudských problémov. Navyše
sa postupom času presadilo
presvedčenie, že vylúčenie
náboženstva z verejného života
prispeje k mieru v spoločnostiach,
kde žijú občania rôznych
náboženstiev alebo ateisti. Tento
spôsob chápania náboženstva v
spoločnosti často prijali aj samotní
veriaci, čo ich viedlo k správaniu,
ktoré sa stalo terčom jednej z
najčastejších kritík náboženstva v



moderných časoch. Podľa tejto
kritiky kresťanská nádej znamená
„čistý individualizmus, ktorý
ponechal svet jeho biede a utiahol sa
do výlučne privátnej večnej spásy.“[6]

Kresťanom sa vyčíta, že im nezáleží
na tomto živote, ale len na tom, aby
si zabezpečili miesto v tom budúcom.

Nič však nemôže byť vzdialenejšie od
skutočnosti evanjelia, ktoré nás učí
stať sa blížnym každému núdznemu
človeku (porov. Lk 10,36-37). Naša
viera „vždy v sebe obsahuje hlbokú
túžbu meniť svet; odovzdávať
hodnoty, zanechať po sebe niečo
lepšie.“[7] Svätý Josemaría to vyjadril
silno: kresťan sa má usilovať, aby
bolo „každý deň menej chudobných,
menej nevedomých, menej duší bez
viery, menej zúfalých, menej vojen,
menej neistoty, a viac lásky a viac
pokoja“.[8] Zároveň však, ako
pripomínal pápež František, Cirkev
nie je mimovládna organizácia a
musí byť na pozore pred rôznymi



formami „zosvetštenia“[9], pričom
vždy musí do centra svojho konania
— aj spoločenského — umiestniť
Krista.

Povolanie prispievať k rozvoju
Božieho kráľovstva preto potrebuje
zosúladiť dva princípy: na jednej
strane vedomie, že ,,toto kráľovstvo
je dar‘‘[10], ktorý nedosiahneme len
vlastnými silami; na druhej strane
presvedčenie, že Bohu záleží na našej
snahe dať mu viac priestoru v našom
živote. Máme naozaj možnosť
„otvoriť nás i svet, aby vstúpil Boh:
dobro, pravda a láska. (...) Náš život a
svet môžeme oslobodzovať od jedov
a znečistenia, ktoré by mohli zničiť
prítomnosť i budúcnosť.“[11] A hoci sa
môže zdať, že „sa nám nedarí, alebo
sa cítime bezmocní proti presile
neprajných síl“[12], čnosť nádeje nám
umožňuje zažiť, že v konečnom
dôsledku je to Boh, kto riadi dejiny.

Svetové krízy



Od začiatkov Opus Dei svätý
Josemaría pozýval tých, ktorí k nemu
prichádzali, zasvätiť svoj život práci
pre Božie kráľovstvo, s horiacim
mottom: Regnare Christum volumus!
— Chceme, aby Kristus kraľoval!
Práve v jednej homílii o kresťanskej
nádeji napísal: „Pán nás nestvoril
preto, aby tu vybudoval trvalé mesto.
(...) Ale my, Božie deti,by sme sa
nemali vzďaľovať od pozemských
vecí, kam nás Boh postavil, aby sme
sa posväcovali. (...) Už od roku 1928
bez prestania kážem: je veľmi
potrebné pokresťančovať celú našu
spoločnosť, vnášať do všetkých jej
sociálnych vrstiev nadprirodzený
zmysel, tak, že sa budeme usilovať
posväcovať našu bežnú dennú prácu,
povolanie či zamestnanie. Tak sa
každé ľudské konanie rozsvieti
novou nádejou (...).“[13]

Aby sa to mohlo uskutočniť, je
rozhodujúce, aby Kristus kraľoval v
srdci každého človeka, pretože Božie



kráľovstvo sa nezredukuje na
konkrétnu formu spoločenskej
organizácie, ani nie je výsledkom
súboru ľudských štruktúr.[14] Aby
kresťania boli soľou a kvasom v
občianskej spoločnosti, v prvom rade
musia pestovať svoj vzťah s Bohom.
„Kristovo kráľovstvo sa musí najprv
upevniť v srdciach (...), ale nie preto,
aby každý oslavoval Boha nezávisle
od ostatných, ale v spoločenstve s
nimi v Cirkvi (...) a aj v občianskej
spoločnosti, kde sú kresťania
povolaní byť soľou a kvasom (...).
Kristus kraľuje naplno iba v srdci
toho, kto si praje, aby kraľoval aj v
spoločnosti, v ktorej žije.“[15]

Jeden známy bod z Cesty stručne
vyjadruje túto istotu: „Prezradím ti
tajomstvo — verejné tajomstvo:
svetové krízy sú krízy svätých. Boh
sižiada hŕstku ,svojich vlastných‘ v
každej ľudskej činnosti. A
potom…,pax Christi in regno Christi‘ -
pokoj Kristov v kráľovstve



Kristovom.“[16] Je zjavné, že svätý
Josemaría nechápal kresťanský život
ako čisto intímnu záležitosť, ale ako
impulz, ktorý zahŕňa všetky rozmery
ľudskej existencie, vrátane
spoločenskej oblasti.[17] Na inom
mieste píše: „Toto je tvojou úlohou
kresťanského občana: prispieť k
tomu, aby Kristova láska a sloboda
vládli všetkým prejavom moderného
života: kultúre a ekonómii, práci a
odpočinku, rodinnému životu a
spoločenskému spolužitiu.“[18] Pri
rešpektovaní slobody druhých sú
kresťania povolaní prinášať svetlo
evanjelia do každého kúta.

Jadro posolstva Opus Dei — hľadanie
Boha v práci a v každodennom živote
—predpokladá, že svet je miestom
stretnutia s Bohom. Druhý
vatikánsky koncil to pripomína, keď
učí, že kresťania sú povolaní
pretvárať pozemské štruktúry
zvnútra, prostredníctvom
profesionálnej práce a spolupráce s



ostatnými občanmi.[19] V základe
tohto učenia stojí pravda o stvorení:
„Keďže svet a všetko, čo je v ňom — s
výnimkou hriechu — je dobrý,
pretože je dielom Boha, nášho Pána,
kresťan v neustálom boji o to, aby sa
vyhol urážke Boha — a je to
pozitívny boj lásky —, by sa mal
angažovať vo všetkých pozemských
záležitostiach, bok po boku so
svojimi spoluobčanmi; a musí brániť
všetky dobrá vyplývajúce z ľudskej
dôstojnosti. Existuje jedno dobro,
ktoré musí kresťan vždy osobitne
hľadať: osobná sloboda.“[20]

Keď hovoril o práci ako o mieste
stretnutia s Bohom, svätý Josemaría
často spresňoval, že ide o
„posväcovať vlastnú prácu,
posväcovať sa v práci a posväcovať
druhých prostredníctvom práce“.[21]

Práca formuje a premieňa tak
človeka, ktorý ju vykonáva, ako aj
realitu, na ktorú pôsobí — teda svet.
[22] V tomto zmysle možno povedať, že



posväcovanie práce je zároveň
cestou k tomu, aby sa človek priblížil
k Bohu, aj prostriedkom na
vykúpenie svetských štruktúr:
spoluprácou na tom pohybe, ktorým
Pán priťahuje všetko k sebe (porov.
Jn 12,32).

Riziko malomeštiackeho
kresťanstva alebo strata zmyslu
pre poslanie

„Nestaň sa malomeštiakom!“[23] —
zvykol hovorievať svätý Josemaría,
aby varoval pred nebezpečenstvom,
ktoré hrozí v duchovnom živote:
skončiť pri vyhýbaní sa všetkému, čo
si vyžaduje námahu, a pritom
ignorovať náročnosť, ktorá pretína
celé evanjelium. Tieto riadky z 
Brázdy s istou iróniou vykresľujú
takéto malomeštiacke kresťanstvo:
„Ideologicky si dobrý katolík. Páči sa
ti prostredie nášho študentského
domova… Škoda len, že svätá omša
nie je o dvanástej, prednášky



popoludní a štúdium po večeri, po
vychutnaní si jedného alebo dvoch
pohárikov koňaku! — Tento tvoj
„katolicizmus“ nezodpovedá pravde,
zostáva obyčajným
malomeštiactvom.“[24]

Je dôležité všimnúť si, že o
malomeštiackom kresťanstve sa dá
hovoriť aj v inom, doplnkovom
zmysle. Ide o chápanie
náboženského života, v ktorom sa
vytratil alebo zahmlil silný zmysel
pre poslanie, ktorý nesie evanjeliové
posolstvo. V takomto ponímaní sa
duchovný život redukuje na osobné
plnenie morálnych noriem a sériu
náboženských praktík. Zabúda sa na
tú prosbu z Otčenáša — „príď
kráľovstvo tvoje“ —, ktorá veriacich
vedie k tomu, aby svojou prácou a
modlitbou premieňali svet.

Použijúc slová svätého Josemaríu:
výzva „posväcovať druhých
prostredníctvom práce“ by sa v tom



lepšom prípade zredukovala na
individuálne apoštolské pôsobenie,
bez širšieho horizontu pretvárania
sveta; alebo by sa schovala za
predchádzajúce dve výzvy —
„posväcovať prácu“ a „posväcovať sa
v práci“, ktoré by pritom stratili
takmer všetok svoj zmysel.

Malomeštiacke kresťanstvo, v tomto
druhom zmysle, by bolo jedným z
prejavov individualistického
ponímania náboženstva, pred
ktorým varoval Benedikt XVI. Opäť
by nešlo ani tak o dôsledok
individuálnej voľby, ako skôr o
výsledok životného chápania, ktoré
takmer nebadane formovalo
mentalitu ľudí prostredníctvom
kultúry a vzdelania. V skutočnosti, aj
keď pojem mešťan označuje sociálny
status (ľudia zabezpečení, ktorí vo
svojom živote nezažili vážne
nedostatky ani nemuseli vynaložiť
osobitné úsilie, aby dosiahli, čo
chceli), tu pri hovorení o



malomeštiackom kresťanstve nejde o
označenie nejakej sociálnej vrstvy.
Ide skôr o mentalitu, ktorá sa môže
vyskytovať u ľudí z rôznych
spoločenských vrstiev, mentalitu,
podľa ktorej je najvyššou hodnotou
života stabilita. Vo svojich spisoch
svätý Josemaría nalieha, aby sa proti
tomuto spôsobu zmýšľania postavilo:
„Tvojou povinnosťou je nadviazať
kontakt s tými, ktorí ťa obklopujú,
zobudiť ich z hlbokého spánku,
otvoriť im nové a široké horizonty v
ich malomeštiackom a egoistickom
živote, sväto im skomplikovať život,
aby zabudli na seba samých a
porozumeli problémom iných.“[25]

Z náboženského hľadiska je
malomeštiacka mentalita
problematická, pretože vedie k
vyhasnutiu zmyslu pre poslanie.
Malomeštiacky kresťan hľadá
predovšetkým mieru a bezpečie. Ten
však, kto objaví, že má poslanie, že
má v živote niečo dôležité vykonať, je



ochotný riskovať a pustiť sa do
dobrodružstiev s neistým výsledkom.
Evanjelium v tomto smere prináša
veľmi výrečné príklady: ukazuje
nám, ako Peter, Jakub a Ján
„zanechali všetko a išli za ním“ (Lk
5,11); prirovnáva Božie kráľovstvo k
ukrytému pokladu, pre ktorý je
človek ochotný všetko predať (Mt
13,44); alebo zaznamenáva Ježišove
slová učeníkovi, ktorý je pripravený
nasledovať ho kamkoľvek: „Líšky
majú skrýše a nebeské vtáky hniezda,
ale Syn človeka nemá kde hlavu
skloniť“ (Mt 8,20).

Samozrejme, ľudia vždy potrebujú
určitú mieru bezpečia — zvlášť v
takých neistých časoch, ako sú tie
dnešné. Problém nastáva vtedy, keď
sa bezpečnosť alebo stabilita stanú
dominantnými hodnotami, cieľom,
ku ktorému sa v živote smeruje. Ten,
kto prijme takúto mentalitu, len
ťažko pociťuje potrebu zlepšovať svet
a má tendenciu uspokojiť sa s tým,



ako veci sú, pretože sa nechce
zaťažovať ďalšími komplikáciami.
Naopak, zmysel pre poslanie, ktorý
patrí k DNA kresťanstva, vedie k
tomu, aby sme život vnímali ako
dobrodružstvo: hľadať najlepší
spôsob, ako vlastnou profesiou slúžiť
Bohu a ostatným.

V tomto kontexte zostáva veľmi
výrečné aj stretnutie Ježiša s
bohatým mladíkom. Tento mladík by
bol prototypom malomeštiackeho
kresťana: človeka, ktorý dodržiava
prikázania, má dobrú vôľu a dokonca
ušľachtilé túžby, ale nie je schopný
riskovať a nasledovať Ježišovo
volanie. Prekážkou sú jeho
bohatstvá, ktoré možno chápať
nielen doslovne ako majetok, ale aj
ako spoločenské postavenie alebo
dosiahnuté istoty. Keď mu Ježiš
hovorí: „Jedno ti ešte chýba. Choď,
predaj všetko, čo máš, rozdaj
chudobným a budeš mať poklad v
nebi. Potom príď a nasleduj ma!“ (Mk



10,21), pozýva ho, aby opustil svoje
istoty a úplne sa spoľahol na Neho.

Kresťan je zásadne spoločenský

Scéna s bohatým mladíkom ukazuje,
že jedným z hlavných problémov
malomeštiackeho kresťanstva je
redukcia kresťanstva na morálku.
Hoci sa evanjelium vyjadruje aj cez
morálne zásady a má praktické
dôsledky, toto nie je jadrom
kresťanského života. Podstatou
kresťanstva nie je byť „dobrým
človekom“, ale stretnúť sa a stotožniť
sa s osobou, s Ježišom Kristom:
jediným, kto je skutočne dobrý
(porov. Mk 10,18). To, čo podnietilo
Petra, Jakuba a Jána, aby všetko
zanechali, nebol etický ideál, ale
uchvátenie, ktoré v nich vzbudilo
objavenie Mesiáša.

Dalo by sa povedať, že v
malomeštiackom kresťanstve je
náboženský život niečím nudným a
predvídateľným: zopár pobožností,



sviatosti, potreba zápasiť a spoveď
chápaná ako čistiareň na odstránenie
škvŕn.[26] Naproti tomu pravá
nábožnosť je vždy sprevádzaná
prekvapením, postupnými
obráteniami a objavovaním nových
„Stredomorí“, ktoré zvyčajne nie sú
výsledkom mimoriadnych zážitkov,
ale vytrvalosti vo vzťahu s Bohom.[27]

Malomeštiacke kresťanstvo môže
viesť aj k skresleniu evanjelia, pred
ktorým varoval Benedikt XVI. v Spe
Salvi: domnienka, že jediné dôležité
je, aby som sa spasil ja.[28]

Samozrejme, Boží súd bude osobný a
nebudeme niesť zodpovednosť za
rozhodnutia, ktoré iní urobili
slobodne. Avšak kresťanský život
nevedie k „sebeckej“ dokonalosti,
ktorá nás uzatvára do seba, ale stavia
stredobod života mimo vlastného ja:
do odovzdania, služby, obety,
nasledovania. Človek sa nespasí sám,
nezávisle od ostatných. Preto sa nás
pri osobnom súde bude pýtať, akým



spôsobom sme prispeli k tomu, aby
sa svet priblížil k Bohu, tým, že sme
sa angažovali v životoch tých, ktorí
kráčajú vedľa nás (porov. Mt 25,31–
46). Musíme sa teda pýtať, ako sa
staráme o dobro svojich blížnych:
ako ich sprevádzame, potešujeme a
povzbudzujeme.

V Liste citovanom na začiatku svätý
Josemaría hovorí, že „kresťan
nemôže byť individualista, nemôže
sa nezaujímať o druhých, nemôže žiť
sebecky, otočený chrbtom svetu: je v
podstate spoločenský, zodpovedný
člen Mystického tela Kristovho. (…)
Naša apoštolská činnosť prispeje k
mieru, k spolupráci medzi ľuďmi, k
spravodlivosti, k predchádzaniu
vojnám, izolácii, národnému a
osobnému sebectvu: pretože všetci si
uvedomia, že sú súčasťou veľkej
ľudskej rodiny, ktorú Boh svojou
vôľou smeruje k dokonalosti. Takto
prispejeme k odstráneniu úzkosti a
strachu z budúcnosti plnej



bratovražednej nenávisti a upevníme
v dušiach i v spoločnosti pokoj a
súlad: tolerantnosť, porozumenie (…),
lásku.“[29]

Na tých istých stránkach svätý
Josemaría vyjadruje jednu zo svojich
veľkých túžob: „Chcel by som, aby sa
v katechizme kresťanskej náuky pre
deti jasne učilo, ktoré sú tie pevné
body, v ktorých nemožno ustupovať
pri verejnom pôsobení; a zároveň
aby sa zdôraznila povinnosť konať,
nezostávať bokom, podieľať sa s
vernosťou a osobnou slobodou na
službe spoločnému dobru.“[30]

To sú v skutočnosti hlavné línie
sociálnej náuky Cirkvi, ktoré reagujú
na predstavu kresťanského života
zameraného len na náboženské a
rodinné povinnosti, pričom sa
zabúdajú občianske povinnosti.[31]

Duchovný život nie je čisto intímnou
záležitosťou a výzva uskutočňovať
Božie kráľovstvo sa nemôže zužovať



len na osobnú apoštolskú snahu. Je
potrebné túžiť aj po zlepšovaní sveta
prostredníctvom vlastnej práce, či už
vo verejnej sfére alebo v domácnosti.
A to si vyžaduje chápať svoje
povolanie ako službu, teda ako
prostriedok služby Bohu a druhým.
„Potrebujeme, aby nám Pán zväčšil
srdce, aby nám dal srdce podľa svojej
miery, aby sa doň zmestili všetky
potreby, bolesti a utrpenia ľudí našej
doby, najmä tých najslabších.“[32]

Skutočnosť, že niektoré legislatívy a
spôsoby života sa vzdialili od
evanjeliového posolstva, by nás mala
viesť k zamysleniu, čo viac môžeme
ako kresťania urobiť. A tiež, čo sme
mohli urobiť lepšie: prečo sme
možno niekedy prestali byť kvasom,
soľou a svetlom. Pokiaľ sa — ako
uvádza svätý Josemaría — tak
nestalo zo sebectva alebo zo zlej vôle,
ale skôr pre nedostatky vo
formácii[33], je namieste sa pýtať: čo
môže chýbať v odovzdávaní viery?



Tam, kde sa rozšírilo malomeštiacke
kresťanstvo, bude potrebné znovu
prebudiť zmysel pre poslanie, aby
sme sa postavili do služby tomu
Božiemu kráľovstvu, ktoré je už
medzi nami.[34]

[1] Sv. Josemaría, 3. List, č. 46.

[2] Tamtiež.

[3] Benedikt XVI, Spe Salvi, č. 16.

[4] Tamtiež,č.16.

[5] Tamtiež,č.17.

[6] Tamtiež, č.13.

[7] František,Evangelii gaudium, č.
183.

[8] Sv. Josemaría, 8. List, č. 1.

[9] František, Homília, 16-V-2020.



[10] Spe salvi, č. 35.

[11] Tamtiež.

[12] Tamtiež.

[13] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č.
210.

[14] Porov. Spe Salvi čč. 24-25.

[15] E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid,
2011, Diel I., ss. 411-412

[16] Sv. Josemaría, Cesta, č. 301.

[17] Porov. E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad, Diel I., s. 412.

[18] Sv. Josemaría, Brázda, č. 302.

[19] Porov. Lumen Gentium, č. 36.

[20] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 184.

[21] Sv. Josemaría, Rozhovory, č. 55.



[22] Porov. Ján Pavol II, Laborem
Exercens, čč. 5-6.

[23] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 936.

[24] Brázda, č. 716.

[25] Vyhňa, č. 900.

[26] Porov. František, Homília, 21-
III-2017.

[27] Porov. Vyhňa, č. 570.

[28] Porov. Spe Salvi, čč. 13-14.

[29] Sv. Josemaría, 3. List, čč. 37-38.

[30] Tamtiež,č.45.

[31] Tamtiež,č.46.

[32] Mons. F. Ocáriz, A la luz del
Evangelio, ss. 199-200.

[33] Sv. Josemaría, 3. List, č. 46.

[34] Porov. Lk 17,20.



José María Torralba

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/malomestiacke-
krestanstvo-2/ (12.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/malomestiacke-krestanstvo-2/
https://opusdei.org/sk-sk/article/malomestiacke-krestanstvo-2/
https://opusdei.org/sk-sk/article/malomestiacke-krestanstvo-2/

	Malomeštiacke kresťanstvo

