
opusdei.org

Liturgia je aktom,
ktorý zakladá
kompletne celú
kresťanskú
skúsenosť

Pri generálnej audiencii 3.
februára Svätý Otec František
zdôraznil, že je potrebné
„znovuobjaviť liturgiu“, lebo je
pokrmom nášho vzťahu s
Kristom. „Liturgia sama o sebe
nie je len spontánnou
modlitbou, ale je to stretnutie s
Kristom. Kristus sa sprítomňuje
v Duchu Svätom
prostredníctvom sviatostných
znakov: odtiaľ pre kresťanov



vyplýva nevyhnutnosť
zúčastňovať sa na božských
tajomstvách.“

23.02.2021

Drahí bratia a sestry, dobrý deň!

Viackrát sa v dejinách Cirkvi vyskytlo
pokušenie praktizovať „intimistické“
kresťanstvo, ktoré neuznáva
duchovnú dôležitosť verejných
liturgických obradov.

Často sa táto tendencia odvolávala na
údajnú väčšiu čistotu nábožnosti,
ktorá by nezávisela od vonkajších
slávení, pokladaných za nepotrebnú
či škodlivú záťaž. V centre kritík sa
ocitala nie konkrétna obradná forma,
alebo určitý spôsob slávenia, ale
samotná liturgia, liturgická forma
modlitby.



Vskutku, v Cirkvi možno nájsť určité
formy duchovnosti, ktoré nevedeli
primerane integrovať liturgický
moment. Mnohí veriaci, hoci sa
vytrvalo zúčastňovali na obradoch,
predovšetkým nedeľnej svätej omši,
čerpali pokrm pre svoju vieru a svoj
duchovný život skôr z iných zdrojov,
devocionálneho charakteru.

V posledných desaťročiach sa prešiel
veľký kus cesty. Konštitúcia 
Sacrosanctum concilium Druhého
vatikánskeho koncilu predstavuje
dôležitý článok tohto dlhého
putovania. Komplexným a
organickým spôsobom pripomína
dôležitosť Božej liturgie pre život
kresťanov, ktorí v nej nachádzajú to
objektívne sprostredkovanie, aké si
vyžaduje skutočnosť, že Ježiš Kristus
nie je idea alebo sentiment, ale živá
Osoba, a jeho mystérium je
historickou udalosťou.



Modlitba kresťanov prechádza cez
konkrétne sprostredkovania: Sväté
písmo, sviatosti, liturgické obrady,
komunita. V kresťanskom živote sa
nenecháva bokom telesná a
materiálna sféra, pretože v Ježišovi
Kristovi sa práve ona stala cestou
spásy. Mohli by sme povedať, že sa
musíme modliť aj telom: telo je
súčasťou modlitby.

Neexistuje teda kresťanská
duchovnosť, ktorá by nebola
zakorenená v slávení svätých
tajomstiev. Katechizmus píše:
„Poslanie Krista a Ducha Svätého,
ktorý vo sviatostnej liturgii Cirkvi
ohlasuje, sprítomňuje a
sprostredkuje tajomstvo spásy,
pokračuje v srdci, ktoré sa modlí“ (č.
2655).

Liturgia sama o sebe nie je len
spontánnou modlitbou, ale čímsi
viac, čímsi originálnejším: je aktom,
ktorý zakladá kompletne celú



kresťanskú skúsenosť, a preto aj
modlitba je udalosťou, je dianím, je
prítomnosťou, je stretnutím. Je to
stretnutie s Kristom. Kristus sa
sprítomňuje v Duchu Svätom
prostredníctvom sviatostných
znakov: odtiaľ pre kresťanov vyplýva
nevyhnutnosť zúčastňovať sa na
božských tajomstvách.

Kresťanstvo bez liturgie, odvážil by
som sa povedať, je azda akýmsi
kresťanstvom bez Krista. Bez Krista v
úplnosti. Dokonca i v obrade pri tej
najväčšej jednoduchosti, ako ho
niektorí kresťania slávili a slávia vo
väzeniach alebo v skrytosti domu
počas prenasledovaní, sa Kristus
reálne sprítomňuje a darúva svojim
veriacim.

Liturgia si práve kvôli svojej
objektívnej dimenzii vyžaduje, aby sa
slávila so zanietením, aby sa milosť,
vyliata v obrade, nerozptýlila, ale
prenikla do životného prežívania



každého. Katechizmus to vysvetľuje
veľmi dobre, keď hovorí: „Modlitba
zvnútorňuje a osvojuje si liturgiu
počas jej slávenia i po
ňom“ (tamtiež).

Mnohé kresťanské modlitby
nepochádzajú z liturgie, ale všetky,
ak sú kresťanské, predpokladajú
liturgiu, čiže sviatostné
sprostredkovanie Ježiša Krista. Vždy,
keď slávime krst alebo konsekrujeme
chlieb a víno v Eucharistii, alebo
mažeme svätým olejom telo chorého,
Kristus je tu! To on koná a je
prítomný, ako keď hojil slabé údy
chorého alebo odovzdával pri
Poslednej večeri svoj testament pre
spásu sveta.

Modlitba kresťana si osvojuje
sviatostnú prítomnosť Ježiša. To, čo je
mimo nás, stáva sa našou súčasťou:
liturgia to dokonca vyjadruje gestom
tak prirodzeným, akým je jedenie.
Svätá omša nemôže byť len



„počúvaná“, a výraz „idem si vypočuť
omšu“ je aj nesprávny. Svätú omšu si
nemôžeme len vypočuť, akoby sme
boli len divákmi niečoho, čo sa kĺže
preč bez toho, že by nás to
zaangažovalo. Svätá omša je vždy 
slávená, a nielen kňazom, ktorý jej
predsedá, ale všetkými kresťanmi,
ktorí ju prežívajú. A centrom je
Kristus! My všetci, v rôznosti darov a
služieb, všetci sa zjednocujeme s jeho
konaním, pretože On, Kristus, je
protagonistom liturgie.

Keď prví kresťania začínali žiť svoj
kult, robili to aktualizovaním
Ježišových gest a slov, so svetlom a
silou Ducha Svätého, aby sa ich život,
zasiahnutý tou milosťou, stal
duchovnou obetou prinesenou Bohu.

Tento prístup bol skutočnou
„revolúciou“. Svätý Pavol v liste
Rimanom píše: „Bratia, pre Božie
milosrdenstvo vás prosím, aby ste
svoje telá prinášali ako živú, svätú,



Bohu milú obetu, ako svoju
duchovnú bohoslužbu“ (12,1).

Život je povolaný stať sa kultom Boha
(bohoslužbou), ale to sa nemôže
uskutočniť bez modlitby,
predovšetkým liturgickej modlitby.
Nech nám všetkým táto myšlienka
pomôže, keď ideme v nedeľu na svätú
omšu: idem sa modliť v spoločenstve,
idem sa modliť s Kristom, ktorý je
prítomný. Keď napríklad ideme na
slávenie krstu, je tam prítomný
Kristus, ktorý krstí. „Ale otče, toto je
len myslené, len sa to tak povie...“ –
Nie, nie je to len rečový zvrat. Kristus
je prítomný a v liturgii sa modlíš s
Kristom, ktorý je po tvojom boku.

zdroj: Vaticannews.va/sk

preklad: Slovenská redakcia VR,
Martin Kramara

https://www.vaticannews.va/sk/

https://www.vaticannews.va/sk/papez/news/2021-02/generalna-audiencia-papeza-3-februara-2021.html


pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/liturgia-je-aktom-ktory-
zaklada-kompletne/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/liturgia-je-aktom-ktory-zaklada-kompletne/
https://opusdei.org/sk-sk/article/liturgia-je-aktom-ktory-zaklada-kompletne/
https://opusdei.org/sk-sk/article/liturgia-je-aktom-ktory-zaklada-kompletne/

	Liturgia je aktom, ktorý zakladá kompletne celú kresťanskú skúsenosť

