
opusdei.org

List Svätého Otca
seminaristom

List Svätého Otca
arcibiskupskému semináru
„San Carlos e San Marcelo“ v
Trujille pri príležitosti 400.
výročia jeho založenia
(5.11.2025).

21.11.2025

Milí synovia,

v tomto roku ďakujeme Pánovi za
štyri storočia histórie
Arcibiskupského seminára „San
Carlos y San Marcelo“ v Trujille a



spomíname na mnohých mladých
ľudí z tejto arcidiecézy, z rôznych
diecéz Peru a náboženských
komunít, ktorí v týchto triedach a
kaplnkách odpovedali na hlas Krista,
ktorý ich povolal, „aby boli s Ním a
aby ich posielal kázať“ (Mk 3,14). Aj
moje stopy sú súčasťou tohto domu, v
ktorom som slúžil ako profesor a
riaditeľ štúdií.

Vaša prvá úloha zostáva rovnaká: byť
s Pánom, nechať sa ním formovať,
spoznávať ho a milovať, aby ste sa
mu mohli podobať. Preto Cirkev
chcela, aby existovali semináre,
miesta, kde sa uchováva táto
skúsenosť a pripravujú sa tí, ktorí
budú poslaní slúžiť svätému Božiemu
ľudu. Z tohto zdroja pramenia aj
postoje, o ktoré sa s vami teraz
chcem podeliť, lebo boli vždy
pevným základom kňazského úradu.

Z tohto dôvodu je potrebné
predovšetkým nechať Pána objasniť



motivácie a očistiť úmysly (porov.
Rim 12, 2). Kňazstvo sa nemôže
zredukovať na „dosiahnutie
vysviacky“, ako keby to bol vonkajší
cieľ alebo ľahké východisko z
osobných problémov. Kňazstvo nie je
únikom pred tým, čomu sa nechceme
postaviť, ani útočiskom pred
citovými, rodinnými alebo
spoločenskými ťažkosťami; nie je ani
povýšením ani ochranou, ale úplným
darovaním svojej existencie. Len v
slobode je možné sa darovať:
zviazaný vlastnými záujmami alebo
strachmi sa nikto neodovzdá, lebo
„človek je skutočne slobodný, keď nie
je otrokom“ (sv. Augustín, De civitate
Dei, XIV, 11, 1). Rozhodujúce nie je
„vysvätiť sa“, ale byť skutočne
kňazmi.

Keď sa o tom uvažuje vo svetských
kategóriách, kňazská služba sa
zamieňa s osobným právom, s
funkciou, ktorú možno distribuovať;
stáva sa iba výsadou alebo



byrokratickou funkciou. V
skutočnosti sa však kňazstvo rodí z
Pánovho vyvolenia (porov. Mk 3, 13),
ktorý s osobitnou priazňou volá
niektorých mužov, aby sa stali
účastníkmi jeho spásonosného
kňazstva, aby v sebe odrážali jeho
obraz a neustále vydávali svedectvo
vernosti a lásky (porov. Rímsky
misál, Prefácia I k vysviacke). Kto
hľadá kňazstvo z malicherných
dôvodov, mýli sa v základoch a stavia
na piesku (porov. Mt 7, 26-27).

Život v seminári je cestou
vnútorného očisťovania. Treba
nechať Pána preskúmať srdce a jasne
ukázať, čo ovplyvňuje naše
rozhodnutia. Čistota úmyslu
znamená, že každý deň môžeme s
jednoduchosťou a pravdou povedať:
„Pane, chcem byť tvojím kňazom, nie
pre seba, ale pre tvoj ľud“. Táto
transparentnosť sa pestuje častou
spoveďou, úprimným duchovným
vedením a dôverou v tých, ktorí



sprevádzajú rozlišovanie. Cirkev
žiada seminaristov s čistým srdcom,
ktorí hľadajú Krista bez falošnosti a
nenechajú sa zlákať egoizmom alebo
márnosťou.

To si vyžaduje neustále rozlišovanie.
Úprimnosť pred Bohom a pred
formátormi chráni pred
sebaospravedlňovaním a pomáha
včas napraviť to, čo nie je
evanjeliové. Seminarista, ktorý sa
naučí žiť v tejto jasnosti, sa stáva
zrelým človekom, oslobodeným od
ambícií a ľudských kalkulácií,
slobodným, aby sa bezvýhradne
odovzdal. Takto bude vysvätenie
radostným potvrdením života
formovaného Kristom od seminára a
začiatkom autentického putovania.

Srdce seminaristu sa formuje v
osobnom vzťahu s Ježišom. Modlitba
nie je vedľajším cvičením, v nej sa učí
rozpoznávať jeho hlas a nechať sa
ním viesť. Kto sa nemodlí, nepozná



Majstra; a kto ho nepozná, nemôže
ho skutočne milovať ani sa s ním
stotožňovať. Čas venovaný modlitbe
je najplodnejšou investíciou života,
pretože tam Pán formuje city,
očisťuje túžby a posilňuje povolanie.
Ten, kto málo hovorí s Bohom,
nemôže hovoriť o Bohu! Kristus sa dá
nájsť privilegovaným spôsobom vo
Svätom písme. Je potrebné priblížiť
sa k nemu s úctou, s duchom viery,
hľadať Priateľa, ktorý sa zjavuje na
stránkach Svätého písma.

Ten, kto bude kňazom, objavuje v
Božom slove, ako Kristus rozmýšľa,
ako hľadí na svet, ako ho dojímajú
chudobní. Budúci kňaz sa postupne
oblieka do Kristových kritérií a
postojov. „Musíme hľadieť na Ježiša,
na súcit, s akým hľadí na naše
zranené človečenstvo, na
bezpodmienečnosť, s akou obetoval
svoj život za nás na kríži“ (František, 
List kňazom rímskej diecézy, 5-
VIII-2023).



Cirkev si vždy uvedomovala, že
stretnutie s Pánom sa musí zakoreniť
v inteligencii a stať sa doktrínou.
Preto je štúdium nevyhnutnou cestou
k tomu, aby sa viera stala pevnou,
rozumovou a schopnou osvecovať
ostatných. Ten, kto sa pripravuje na
kňazstvo, nevenuje čas štúdiu len pre
samotnú odbornosť, ale pre vernosť
svojmu povolaniu. Intelektuálna
práca, najmä teologická, je formou
lásky a služby, potrebnou pre
poslanie, vždy v plnom spoločenstve
s Magistériom. Bez seriózneho štúdia
nie je skutočná pastorácia, lebo
služba spočíva v tom, aby ľudia
spoznávali a milovali Krista a v ňom
našli spásu (porov. Pius XI., encyklika
Ad Catholici Sacerdotii, body 44-46).
Hovorí sa, že jeden seminarista sa
spýtal svätého Alberta Hurtada, na čo
by sa mal špecializovať, a svätý
odpovedal: „Špecializuj sa na Ježiša
Krista!“ To je najistejšia cesta: urobiť
zo štúdia prostriedok, aby sme sa



viac zjednotili s Pánom a jasne ho
ohlasovali.

Modlitba a hľadanie pravdy nie sú
paralelné cesty, ale jediná cesta,
ktorá vedie k Majstrovi. Zbožnosť bez
doktríny sa stáva krehkým
sentimentalizmom; doktrína bez
modlitby sa stáva neplodnou a
chladnou. Pestujte obe s rovnováhou
a vášňou, vedomí si toho, že len tak
budete môcť autenticky hlásať to, čo
žijete, a žiť v súlade s tým, čo hlásate.
Keď sa inteligencia otvorí zjavenej
pravde a srdce sa zapáli v modlitbe,
formácia sa stáva plodnou a
pripravuje na solídne a žiariace
kňazstvo.

Duchovný a intelektuálny život sú
nevyhnutné, ale obidve smerujú k
oltáru, miestu, kde sa buduje a v
plnosti odhaľuje kňazská identita
(porov. sv. Ján XXIII., encyklika 
Sacerdotii Nostri Primordia, II). Tam,
v Najsvätejšej obeti, sa kňaz učí



obetovať svoj život, ako Kristus na
kríži. Keď sa živí Eucharistiou,
objavuje jednotu medzi službou a
obetou (porov. sv. Pavol VI.,
encyklika Mysterium Fidei, bod 4) a
chápe, že jeho povolanie spočíva v
tom, aby bol spolu s Kristom obetou
(porov. Rim 12, 1). Keď sa kríž prijme
ako neoddeliteľná súčasť života,
Eucharistia prestáva byť len
obradom a stáva sa skutočným
stredobodom existencie.

Spojenie s Kristom v eucharistickej
obeti pokračuje v kňazskom
otcovstve, ktoré neplodí podľa tela,
ale podľa Ducha (porov. 1 Kor 4,
14-15). Byť otcom nie je niečo, čo sa 
robí, ale niečo, čím človek je.
Skutočný otec nežije pre seba, ale pre
svojich blízkych: teší sa, keď jeho deti
rastú, trpí, keď sa strácajú, čaká, keď
sa vzdialia (porov. 1 Sol 2, 11-12). Tak
aj kňaz nosí vo svojom srdci celý ľud,
oroduje zaň, sprevádza ho v jeho
bojoch a podporuje ho vo viere



(porov. 2 Kor 7, 4). Kňazské otcovstvo
spočíva v tom, že odzrkadľuje tvár
Otca, aby ten, kto stretne kňaza,
intuitívne pocítil Božiu lásku.

Takéto otcovstvo sa prejavuje v
postojoch odovzdanosti: celibát ako
nedeliteľná láska ku Kristovi a jeho
Cirkvi, poslušnosť ako dôvera v Božiu
vôľu, evanjeliová chudoba ako
ochota pomáhať všetkým (porov.
Druhý vatikánsky koncil,Decr. 
Presbyterorum Ordinis, o službe a
živote kňazov, body 15-17),
milosrdenstvo a sila, ktoré
sprevádzajú rany a podopierajú v
bolesti. V nich sa kňaz uznáva ako
skutočný otec, schopný viesť svojich
duchovných synov ku Kristovi s
rozhodnosťou a láskou. Neexistuje
polovičné otcovstvo ani polovičné
kňazstvo.

Vy, kandidáti na kňazstvo, ste
povolaní utekať pred priemernosťou
uprostred veľmi konkrétnych



nebezpečenstiev: svetskosť, ktorá
rozptyľuje nadprirodzený pohľad na
realitu, vyčerpávajúci aktivizmus,
digitálna rozptýlenosť, ktorá okráda
vnútorné stíšenie, ideológie, ktoré
odvádzajú od evanjelia, a nemenej
závažná osamelosť tých, ktorí sa
snažia žiť bez kňazstva a bez svojho
biskupa. Izolovaný kňaz je
zraniteľný. Bratstvo a kňazské
spoločenstvo sú neoddeliteľnou
súčasťou povolania. Cirkev potrebuje
svätých pastierov, ktorí sa spoločne
odovzdávajú, nie osamelých
úradníkov; len tak môžu byť
vierohodnými svedkami
spoločenstva, ktoré ohlasujú.

Drahí synovia, na záver vás chcem
uistiť, že máte miesto v srdci
nástupcu svätého Petra. Seminár je
nesmierne veľkým a náročným
darom, ale na tejto ceste nie ste nikdy
sami. Boh, svätí a celá Cirkev kráčajú
s vami, a to najmä váš biskup a vaši
formátori, ktorí vám pomáhajú rásť,



„kým vo vás nebude stvárnený
Kristus“ (Ga 4, 19). Prijmite od nich
vedenie a napomínanie ako prejavy
lásky. Spomeňte si tiež na múdrosť
svätého Toribia de Mogroveja, tak
milovaného v Trujille, ktorý rád
hovorieval: „Čas nie je náš, je veľmi
krátky a Boh sa nás bude pýtať, ako
sme ho využili“ (porov. C. García
Irigoyen, Sto. Toribio, Lima 1908, s.
141). Využite teda každý deň ako
neopakovateľný poklad.

Nech Panna Mária a svätý Jozef, prví
vychovávatelia, formátori
Najvyššieho a Večného Kňaza,
podporujú vás všetkých v radosti z
vedomia, že ste milovaní a povolaní.
S týmito pocitmi, ako znakom
blízkosti, zo srdca udeľujem
prosbami požehnané apoštolské
požehnanie celej komunite tohto
milovaného seminára a ich rodinám.



Vatikán, 17. septembra 2025,
spomienka na svätého Roberta
Bellarmina, biskupa a učiteľa Cirkvi.

Lev PP. XIV

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/list-svateho-otca-
seminaristom/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/list-svateho-otca-seminaristom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-svateho-otca-seminaristom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-svateho-otca-seminaristom/

	List Svätého Otca seminaristom

