
opusdei.org

List Svätého Otca
Božiemu ľudu:
Spoločne bojovať
proti zneužívaniu

V plnom znení prinášame list
pápeža Františka, ktorým
reagoval dňa 20. augusta 2018
na prípady zneužívania
nahromadené v Cirkvi za
viacero desiatok rokov.

04.09.2018

«Ak teda trpí jeden úd, trpia spolu s
ním všetky údy» (1 Kor 12,26). Tieto
slová sv. Pavla silne zaznievajú v



mojom srdci, keď ešte raz musím
konštatovať prežité utrpenie
mnohých maloletých z dôvodu
zneužívania - sexuálneho, v oblasti
moci a svedomia -, spáchaného
závažným počtom klerikov a
zasvätených osôb. Zločin, ktorý
spôsobuje hlboké rany bolesti a
nemohúcnosti, hlavne u obetí, ale aj
u ich rodinných príslušníkov a v celej
spoločnosti, medzi veriacimi aj
neveriacimi.

Hľadiac na minulosť, nebude nikdy
stačiť to, čo sa robí v prosbe o
odpustenie a v úsilí o nápravu
spôsobených škôd. Hľadiac do
budúcnosti, nebude nikdy
zanedbateľné to, čo sa urobí pre
oživenie kultúry schopnej zabrániť,
aby sa podobné prípady nielen
neopakovali, ale aby nenašli ani
priestor na ich zakrývanie a
pretrvávanie. Bolesť obetí a ich rodín
je aj našou bolesťou, preto je
naliehavo potrebné opätovne



zopakovať náš záväzok zaručiť
ochranu maloletých i zraniteľných
dospelých.

1. Ak trpí jeden úd

V posledných dňoch bola
publikovaná správa, v ktorej sa
opisuje skúsenosť najmenej tisícky
osôb, ktoré boli obeťami zneužívania
- sexuálneho, v oblasti moci a
svedomia - zo strany kňazov, v
priebehu približne 70 rokov. Hoci
možno povedať, že väčšina prípadov
sa týka minulosti, jednako len s
plynúcim časom sme spoznali bolesť
mnohých obetí a konštatujeme, že
zranenia nikdy nevymiznú a
zaväzujú nás mocne odsúdiť tieto
ohavné činy, ako aj k tomu, aby sme
sústredili sily na vykorenenie tejto
kultúry smrti. Zranenia „sa nikdy
nepremlčia“.

Bolesť týchto obetí je sťažnosť, ktorá
vystupuje do neba, ktorá sa dotýka
duše a ktorá po dlhý čas bola



ignorovaná, zakrývaná alebo
umlčovaná. Ale jej volanie bolo
silnejšie než všetky opatrenia, ktoré
to chceli umlčať alebo sa tiež
pokúšali niečo vyriešiť opatreniami,
ktoré tomu ešte priťažili, upadnúc do
spoluviny. Pán toto volanie počul a
dal nám opätovne vidieť, na čej
strane chce stáť.

Máriina veľpieseň sa nemýli, a ako
zvuková kulisa, prechádza ďalej
dejinami, pretože Pán si pamätá
prisľúbenie, ktoré dal našim otcom:
«Rozptýlil tých, čo v srdci pyšne
zmýšľajú. Mocnárov zosadil z trónov
a povýšil ponížených. Hladných
nakŕmil dobrotami a bohatých
prepustil naprázdno» (Lk 1,51-53). A
pociťujeme zahanbenie keď si
uvedomujeme, že náš spôsob života
popieral a popiera to, čo vyslovujeme
svojimi ústami.

S hanbou a pokáním ako cirkevné
spoločenstvo priznávame, že sme



nevedeli byť tam, kde sme mali byť,
že sme nereagovali včas rozoznajúc
rozsah a závažnosť škôd, ktoré boli
spôsobené v toľkých životoch.
Zanedbali sme a opustili sme
maličkých. Prisvojím si slová vtedy
kardinála Ratzingera, keď sa pri
krížovej ceste na Veľký piatok 2005
zjednotil s bolestivým krikom
mnohých obetí a dôrazne povedal:
«Koľko špiny je v Cirkvi, a dokonca aj
medzi tými, ktorí by v kňazstve mali
patriť úplne Jemu! Koľko pýchy, koľko
sebestačnosti! [...] Zrada učeníkov,
nehodné prijímanie jeho Tela a jeho
Krvi je určite najväčšou bolesťou
Vykupiteľa, tou, čo mu prebodáva
srdce. Neostáva nám iné ako obrátiť
sa na neho s výkrikom z hlbín duše:
Kyrie, eleison – Pane, zmiluj sa
(porov. Mt 8,25)» (Deviate
zastavenie).

2. Trpia spoločne všetky údy



Rozmer a závažnosť udalostí si žiada
zaoberať sa touto skutočnosťou na
úrovni globálnej i komunitnej. Hoci
je dôležité a nevyhnutné na každej
ceste obrátenia priznať si, čo sa
skutočne stalo, samo o sebe to ale
nestačí. Dnes sme ako Boží ľud
vyzvaní k tomu, aby sme na seba
vzali bolesť našich bratov [a sestier],
zranených na tele i duchu. Ak v
minulosti bolo formou odpovede
zanedbávanie, dnes chceme, aby sa
solidárnosť, vo svojom najhlbšom a
najnáročnejšom zmysle, stala naším
spôsobom ako budovať dejiny
súčasnosti i budúcnosti; v životnom
priestore, v ktorom by konflikty,
napätia a najmä obete akéhokoľvek
typu zneužitia našli k nim vystretú
ruku, ktorá ich ochráni a vyslobodí z
ich bolesti (porov. Apoštolská
exhortácia Evangelii gaudium, 228).

Takáto solidárnosť si od nás ale
vzápätí žiada odmietnuť všetko to, čo
by mohlo ohroziť integritu



akejkoľvek osoby. Solidárnosť, ktorá
si žiada boj proti každému typu
korupcie, zvlášť tej duchovnej,
„pretože ide o pohodlnú a sebestačnú
slepotu, v ktorej sa nakoniec všetko
zdá dovolené: podvod, ohováranie,
sebectvo a mnohé nepatrné formy
sebavzťažnosti, pretože aj «sám satan
sa tvári ako anjel svetla» (2 Kor
11,14)“ (Apoštolská exhortácia
Gaudete et exsultate, 165). Výzva sv.
Pavla trpieť spolu s tými, čo trpia, je
tým najlepším liekom na akúkoľvek
našu snahu opakovať Kainove slová:
«Či som ja strážca svojho brata?» (Gn
4,9).

Uvedomujem si úsilie a prácu
konanú v rôznych častiach sveta na
to, aby sa garantovali a
uskutočňovali nevyhnutné kroky,
ktoré zaistia a ochránia integritu detí
a dospelých v stave zraniteľnosti, ale
uvedomujem si aj šírenie „nulovej
tolerancie“ a spôsobov ako brať na
zodpovednosť tých, ktorí sa



dopúšťajú týchto deliktov alebo ich
kryjú. Omeškali sme sa v aplikovaní
týchto tak nevyhnutných opatrení a
sankcií, no verím, že pomôžu zaručiť
vyššiu kultúru ochrany v súčasnosti i
do budúcna.

Spolu s týmto úsilím je nevyhnutné,
aby sa každý pokrstený cítil zapojený
do cirkevnej i spoločenskej premeny,
ktorú tak veľmi potrebujeme. Takáto
premena si vyžaduje konverziu
jednotlivcov i spoločenstva a
privádza nás k tomu, aby sme hľadeli
tým istým smerom, ako to robí Pán.
Tak i sv. Ján Pavol II. rád hovorieval:
„Ak sme vyšli naozaj zo sústredeného
rozjímania o Kristovi, budeme ho
musieť vidieť predovšetkým v tvári
tých, s ktorými sa on chcel
stotožniť“ (Apoštolský list Novo
millennio ineunte, 49).

Naučiť sa pozerať tam, kam sa
pozeral Pán, byť tam, kde nás chce
mať Pán, obrátiť sa v srdci stojac v



jeho prítomnosti. Na tento účel nám
pomôžu modlitba a pokánie.
Pozývam celý svätý veriaci Boží ľud k
praktizovaniu kajúcnej modlitby a
pôstu podľa Pánovho príkazu (Mt
17,21)[1], aby prebudil naše
svedomie, našu solidárnosť a naše
úsilie o takú kultúru ochrany, ktorá
by povedala „už nikdy viac“
každému typu a forme zneužívania.

Je nemožné si predstavovať
konverziu v konaní Cirkvi bez
aktívnej účasti všetkých členov
Božieho ľudu. Ba viac: zakaždým, keď
sme sa snažili Boží ľud nahradiť,
umlčať, ignorovať, zredukovať na
malé elity, dopadli sme tak, že sme
vytvorili spoločenstvá, programy,
teologické prístupy, spirituality a
štruktúry, ktorým chýbajú korene,
pamäť, tvár, telo, a nakoniec i život
(porov. List putujúcemu Božiemu
ľudu v Čile, 31. mája 2018).



To sa jasne prejavuje v pokrivenom
spôsobe chápania autority v Cirkvi,
veľmi častom v početných
spoločenstvách, kde sa v správaní
vyskytli prejavy sexuálneho
zneužívania, zneužívania moci a
svedomia - takým je klerikalizmus -
prístup, ktorý „nielen že anuluje
osobnosť kresťanov, ale má tiež
tendenciu znižovať a podceňovať
krstnú milosť, ktorú Duch Svätý
vložil do srdca nášmu ľudu“ (List
kardinálovi Marcovi Ouelletovi,
prezidentovi Pápežskej komisie pre
Latinskú Ameriku, 19. marca 2016).
Klerikalizmus, podporovaný tak
samotnými kňazmi ako aj laikmi,
vyvoláva v cirkevnom tele
rozpoltenosť, ktorá následne
podnecuje a pomáha pretrvávať
mnohé zlá, ktoré dnes odsudzujeme.
Povedať „nie“ zneužívaniu znamená
povedať silné „nie“ všetkým formám
klerikalizmu.



Stále je dobré si pripomínať, že „Pán
v dejinách spásy zachránil ľud.
Nejestvuje plná identita bez
prináležania k ľudu. Nikto sa teda
nespasí sám ako izolovaný jedinec,
ale Boh nás priťahuje a berie na
vedomie zložitú spleť medziľudských
vzťahov, ktoré vznikajú v ľudskej
spoločnosti: Boh chcel vstúpiť do
ľudovej dynamiky, do dynamiky
ľudu“ (Apoštolská exhortácia
Gaudete et exsultate, 6). Preto, jediný
spôsob, ktorý máme, aby sme
odpovedali na toto zlo, ktoré
poznačilo mnoho životov, je brať to
ako úlohu, ktorá sa týka nás všetkých
ako Božieho ľudu.

Uvedomovanie si, že sme súčasťou
jedného ľudu a spoločných dejín nám
umožní, aby sme rozpoznali naše
hriechy a chyby z minulosti v
otvorenosti na pokánie, ktoré nás
dokáže obnoviť z vnútra. Bez
aktívnej spoluúčasti všetkých členov
Cirkvi, nebude všetko to, čo sa robí



pre vykorenenie kultúry zneužívania
z našich spoločenstiev úspešné, aby
vytvorilo nevyhnutný dynamizmus
na dosiahnutie zdravej a úspešnej
premeny.

Kajúci rozmer pôstu a modlitby nám,
ako Božiemu ľudu, pomôže postaviť
sa pred Pána a našich zranených
bratov [a sestry] ako hriešnici, ktorí
prosia o odpustenie a milosť hanby i
obrátenia. Týmto spôsobom prídeme
s krokmi, ktoré povedú k dynamikám
v súlade s Evanjeliom. Lebo „vždy
keď sa snažíme vrátiť k prameňu a
obnoviť pôvodnú sviežosť Evanjelia,
ukážu sa nové cesty a kreatívne
metódy, rôzne vyjadrovacie formy,
výrečnejšie symboly, slová naplnené
obnoveným významom pre dnešný
svet“ (Apoštolská exhortácia
Evangelii gaudium, 11).

Je nevyhnutné, aby sme ako Cirkev
dokázali rozpoznať a s bolesťou a
zahanbením odsúdiť ukrutnosti



spáchané zasvätenými osobami,
klerikmi, a tiež všetkými tými,
ktorých poslaním bolo dávať pozor a
chrániť tých najzraniteľnejších.
Prosme o odpustenie za naše hriechy
i za hriechy iných. Vedomie hriechu
nech nám pomáha rozpoznať
pochybenia, zločiny a zranenia
spôsobené v minulosti a nech nám v
súčasnosti umožní byť viac otvorení
a odhodlaní na ceste nového
obrátenia.

Pokánie a modlitba nám zároveň
pomôžu, aby naše oči a naše srdce
boli vnímavejšie na utrpenie
druhých a aby sme dokázali
prekonať baživosť po moci a majetku,
ktorá je častokrát koreňom tohoto
zla. Kiež pôst a modlitba otvoria naše
uši tichej bolesti detí, mladých a
hendikepovaných. Nech je to taký
pôst, čo v nás vyvolá hlad a smäd po
spravodlivosti a prinúti nás kráčať v
pravde, podporujúc všetky justičné
opatrenia, ktoré budú nevyhnutné.



Nech je to pôst, ktorý nami zatrasie a
dovedie nás k nasadeniu sa v pravde
a láske so všetkými ľuďmi dobrej vôle
i so spoločnosťou vo všeobecnosti,
aby sme bojovali proti akémukoľvek
druhu sexuálneho zneužívania,
zneužívania moci a svedomia.

Takto budeme môcť dať najavo
poslanie, ku ktorému sme boli
povolaní: byť „znakom a nástrojom
dôverného spojenia s Bohom a
jednoty celého ľudstva“ (Konštitúcia
II. vatikánskeho koncilu, Lumen
gentium, 1).

«Ak trpí jeden úd, trpia spolu s ním
všetky údy», povedal nám sv. Pavol.
Postojom modlitby a pokánia
budeme môcť, ako jednotlivci i ako
spoločnosť, vstúpiť do súladu s touto
výzvou, aby medzi nami mohli rásť
dary milosrdenstva, spravodlivosti,
prevencie a nápravy. Panna Mária
vedela stáť pod krížom svojho Syna.
Robila to nie hocakým spôsobom, ale



stála pevne na nohách a hneď pri
kríži. Tento postoj je vyjadrením
celého jej spôsobu života.

Keď zažívame neútechu, ktorú nám
spôsobujú tieto rany v Cirkvi,
urobíme dobre, keď spolu s Máriou
budeme „viac zotrvávať na
modlitbe“ (porov. Sv. Ignác z Loyoly,
Duchovné cvičenia, 319) a snažiť sa
tak rásť v láske a vo vernosti k Cirkvi.
Ona, ako prvá učeníčka, učí všetkých
nás učeníkov, ako sa máme zachovať
pred utrpením nevinných, bez
vyhýbania sa a bez zbabelosti.
Hľadieť na Máriu znamená učiť sa
objavovať, kde a ako má stáť učeník
Ježiša Krista.

Nech nám Duch Svätý daruje milosť
obrátenia a vnútorného pomazania,
aby sme zoči-voči týmto zločinom
zneužitia mohli vyjadriť našu ľútosť a
naše rozhodnutie bojovať s odvahou.

Vatikán, 20. augusta 2018



František

(Preklad: Slovenská redakcia VR)

[1] „Tento druh (diabolstva) sa nedá
vyhnať ináč, iba modlitbou a
pôstom“ (Mt 17,21).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/list-svateho-otca-boziemu-

ludu-spolocne-bojovat-proti-
zneuzivaniu/ (18.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/list-svateho-otca-boziemu-ludu-spolocne-bojovat-proti-zneuzivaniu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-svateho-otca-boziemu-ludu-spolocne-bojovat-proti-zneuzivaniu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-svateho-otca-boziemu-ludu-spolocne-bojovat-proti-zneuzivaniu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-svateho-otca-boziemu-ludu-spolocne-bojovat-proti-zneuzivaniu/

	List Svätého Otca Božiemu ľudu: Spoločne bojovať proti zneužívaniu

