
opusdei.org

List preláta (28.
októbra 2020) |
Povolanie

V pastierskom liste z 28.
októbra 2020 uvažuje Mons.
Fernando Ocáriz o duchu Opus
Dei a o žití povolania v rôznych
osobných okolnostiach.

01.02.2021

Milovaní, nech Pán ochraňuje moje
dcéry a mojich synov!

(1) Pri príležitosti blížiaceho sa stého
výročia vzniku Diela a mysliac na
obrovskú apoštolskú panorámu,



ktorú nám Pán stavia pred zrak, by
som chcel, aby sme do hĺbky a
pomaly rozjímali nad učením
svätého Josemaríu o tom, ako sa pre
každú a každého konkretizuje
univerzálne kresťanské povolanie k
svätosti. Náš Otec mal od začiatku
jasno v tom, že táto univerzálnosť
povolania zahŕňala aj možnosť
plnosti lásky k Bohu a blížnym
uprostred sveta, nášho
každodenného sveta so svojimi
svetlými i tmavými stránkami.

I. Dar povolania

Zvrchovaná milosť

(2) Boh povoláva všetkých: „Vyvolil si
nás, aby sme boli pred jeho tvárou
svätí a nepoškvrnení v láske“ (Ef 1,
4). Vedomie tohto daru a
zodpovednosť, ktorá z neho vyplýva
– obe udržiavané mladosťou duše –
nás budú viesť k tomu, aby sme
spolupracovali na posväcovaní sveta.
V spoločenstve so všetkými v Cirkvi



sa snažme veľkoryso odpovedať na
konkretizáciu tohto kresťanského
povolania pre každého z nás v Opus
Dei.

Uvedomme si veľkosť tohto
povolania, ktoré napĺňa naše
putovanie životom zmyslom
večnosti, a to napriek našim
obmedzeniam, chybám či ťažkostiam,
ktoré nachádzame na ceste: „napriek
všetkým napriekom“ ako zvykol
hovoriť náš Otec.

Svätý Josemaría hovorieval o
„zvrchovanej milosti povolania“.
Nejde o niečo chvíľkové, je to
permanentná milosť: „Je to nový
pohľad na svet (...) akoby sa v našom
vnútri rozsvietilo svetlo“ a zároveň je
to „tajomný impulz“, „životná sila,
ktorá sa podobá na nezadržateľnú
lavínu“[1]. V skratke, je to milosť,
ktorá zasahuje celý náš život a
prejavuje sa ako svetlo a sila. Svetlo,
vďaka ktorému vidíme cestu, ktorú



pre nás chce Boh a sila, aby sme boli
schopní odpovedať na Božie volanie,
povedať áno a po tejto ceste aj
pokračovať.

V jednom zo svojich listov náš Otec
píše ako „do povolania zasahuje iba
Božia milosť a veľkorysosť osoby
oslovenej touto milosťou“[2]. Pán vždy
chce, aby mala naša sloboda – s
milosťou, ktorá nám slobodu neberie,
ale ju zdokonaľuje – rozhodujúcu
úlohu v našej odpovedi, a teda v
samotnom utváraní povolania. Táto
sloboda ale pri rozpoznávaní
povolania počíta aj so svetlom rád od
tých, ktorí nám ich môžu a majú dať.

Rovnaký duch

(3) Všetci v Diele – každý podľa
svojich osobných okolností – máme
jedno a to isté povolanie: povolanie
byť a robiť Opus Dei s jedným a tým
istým duchom, jednou a tou istou
apoštolskou misiou a jednými a tými
istými prostriedkami.



Všetci máme rovnakého ducha, ktorý
nás vedie posväcovať každodenný
život, a špeciálnym spôsobom, prácu.
„Niet na zemi šľachetnej ľudskej
činnosti, ktorá by sa nedala
posväcovať. Niet žiadnej práce, ktorú
by sme nemali posväcovať,
posväcovať sa ňou my a posväcovať
ňou druhých“[3]. Tento duch nás
vedie k tomu, aby sme hľadali
jednotu s Bohom vo všetkom, čomu
počas dňa čelíme. Preto je
posväcovanie práce os, okolo ktorej
sa točí naše hľadanie svätosti a
zjednotenia sa s Ježišom Kristom.

Toto so sebou prináša pozitívny
pohľad na konkrétne pozemské
okolnosti, do ktorých nás Boh
zasadil. Milujeme tento svet, bez
toho, aby sme ignorovali to, čo sa v
ňom prieči dobru (porovnaj 1 Jn 2,
15). Jeho starosti sú aj našimi
starosťami a ak nám jeho radosti
bežne uľahčujú milovať ho, jeho
smútky nás majú viesť k tomu, aby



sme ho milovali ešte viac. Akú
útechu ale zároveň aj pocit
zodpovednosti v nás vyvolávajú tieto
slová svätého Pavla: „Všetko je vaše,
ale vy ste Kristovi a Kristus Boží“ (1
Kor 3, 22–23).

Ak je posväcovanie práce osou našej
svätosti, Božie detstvo je jej
základom. Detstvo, ktoré je cez
posväcujúcu milosť našim vstupom
do božského života Najsvätejšej
Trojice, ako deti Otca v Synovi cez
Ducha Svätého. „Milosťou krstu sme
sa stali Božími deťmi. Týmto
slobodným božím rozhodnutím sa
prirodzená ľudská dôstojnosť
neporovnateľne zvýšila. A ak hriech
zničil tento zázrak, Vykúpenie ho
obnovilo a urobilo ho ešte
obdivuhodnejším a umožnilo nám
mať ešte užšiu účasť na božom
synovstve Slova“[4].

Tým, že božie detstvo je základom,
dáva formu celému nášmu životu:



vedie nás k tomu, že sa môžeme
modliť s dôverou božích detí,
pohybovať sa životom s ľahkosťou
božích detí, uvažovať a rozhodovať
sa so slobodou božích detí, čeliť
bolesti a utrpeniu s pokojom božích
detí, ceniť si pekné veci tak, ako to
robí božie dieťa. V skratke, božie
detstvo „je prítomné vo všetkých
našich myšlienkach, túžbach,
pocitoch“[5]. A nevyhnutne sa
prelieva do bratskej lásky. „Sám
Duch spolu s naším duchom
dosvedčuje, že sme Božie deti“ (Rim
8, 16). Týmto svedectvom je v nás
synovská láska k Bohu[6], ktorá so
sebou nesie aj bratskú lásku. „Rôzni
ľudia čerpajú z rôznych zdrojov. Pre
nás je prameňom ľudskej dôstojnosti
a bratstva Evanjelium Ježiša
Krista.“[7]

Stredom a koreňom nášho
duchovného života je Eucharistická
Obeta. Objektívne je koreňom
pretože „dielo našej spásy sa



uskutočňuje vždy keď sa na oltári
slávi obeta Kríža, cez ktorú „bol
obetovaný náš veľkonočný Baránok,
Kristus“ (1 Kor 5, 7).[8]

Avšak to, aby bol aj náš osobný život
sústredený na Eucharistiu, záleží aj
od osobnej odpovede na milosť:
„Bojuj, aby Najsvätejšia oltárna obeta
bola stredobodom a koreňom tvojho
vnútorného života. Potom sa celý
deň stane bohoslužbou —
predĺžením predchádzajúcej Svätej
omše a prípravou na tú ďalšiu —
ktorá bude prekypovať strelnými
modlitbami, návštevami Najsvätejšej
sviatosti oltárnej, obetovaním tvojej
profesionálnej práce a rodinného
života....“[9]

Od eucharistického stredobodu
kresťanského života sa odvíja aj
rozvoj a účinnosť apoštolskej misie:
„Ak bude stredom tvojich myšlienok
a nádejí svätostánok, dieťa, aké hojné
plody svätosti a apoštolátu!“[10]



Rovnaké apoštolské poslanie

(4) Máme rovnaké apoštolské
poslanie, sme teda rovnako povolaní
posväcovať sa a spolupracovať – v
súlade s poslaním Cirkvi – na
kresťanskej premene sveta, v našom
prípade tak, že budeme žiť ducha
Opus Dei. Vlastné poslanie Diela
možno správne pochopiť iba v rámci
veľkého poslania Cirkvi, v ktorej sme
„všetci povolaní ponúknuť druhým
jasné svedectvo o Pánovej
zachraňujúcej láske. On nám aj
napriek našim slabostiam ponúka
svoju blízkosť, svoje Slovo i svoju silu
a dáva zmysel nášmu životu“[11].

Jedine v Cirkvi, tajomnom Kristovom
tele, dostávame silu na to, aby sme
plodne slúžili svetu našej doby. Preto
napriek všetkým svojím
obmedzeniam zdieľame túžby,
starosti i utrpenie Cirkvi v každej
dobe a na každom mieste. Každá
žena a každý muž si môže vziať za



svoj postoj svätého Pavla: „Veď kto je
slabý, aby som nebol slabý aj ja? Kto
je vystavený pohoršeniu, aby to aj
mňa nepálilo?" (2 Kor 11, 29)

(5) Apoštolské poslanie sa
neobmedzuje iba na určité aktivity,
pretože na základe lásky ku Kristovi
môžeme všetko premeniť na
kresťanskú službu druhým. Každý
plne uskutočňuje poslanie Diela
svojim vlastným životom: vo svojej
rodine, na pracovisku, v spoločnosti,
v ktorej žije, medzi svojimi priateľmi
a známymi. Preto je pochopiteľné
naliehanie svätého Josemaríu, aby v
Diele vždy platilo, že "hlavnú a
zásadnú rolu bude mať apoštolská
spontánnosť každej osoby, jej
slobodná a zodpovedná iniciatíva
vedená Duchom Svätým, a nie
organizačné štruktúry“[12]. Z toho
vychádza aj to, že hlavným
apoštolátom v Diele je apoštolát
priateľstva a dôvery, ktorý každý
uskutočňuje samostatne.



V tomto svetle možno lepšie pochopiť
aj to, v akom zmysle sú „všetky
apoštolské úlohy a nástroje na ich
rozbehnutie onus et honor,
bremenom a poctou pre všetkých:
numerárov, pridružených a
supernumerárov, ako aj pre
spolupracovníkov“[13]. Apoštolské
poslanie uskutočňujeme skrze
spoločenstvo svätých, všetci spolu vo
všetkých kútoch sveta. Preto svätý
Josemaría pripomína, a má tým na
mysli všetkých ľudí v Cirkvi, že „ak
nasadíme prostriedky, ktoré máme k
dispozícii, staneme sa soľou, svetlom
a kvasom sveta: budeme Bohu na
radosť“[14].

Rovnaké prostriedky

(6) Cestou k uskutočneniu nášho
poslania je Kristus. Na to, aby sme ho
ako učeníci a apoštoli mohli
nasledovať, máme všetci v Opus Dei 
rovnaké prostriedky: rovnaké normy
a zvyky kresťanského života ako aj



rovnaké prostriedky duchovnej a
doktrinálnej formácie. Tie žije každý
podľa svojich osobných okolností, no
celok je vždy vo svojej podstate ten
istý.

Je dobré nestrácať zo zreteľa, že nie
sú sami o sebe cieľom. Sú
prostriedkami, ktoré vďaka Božej
milosti vedú k rastu
kontemplatívneho života uprostred
ľudských záležitostí a sú živené
hojnosťou života v Kristovi, ktorú
nám dávajú sviatosti a najmä sviatosť
Eucharistie.

Súčasťou dialógu lásky pojímajúceho
celý náš život sú úkony zbožnosti,
ktoré nám umožňujú osobné
stretnutie s Kristom. Sú to okamihy, v
ktorých nás očakáva Boh, aby svoj
život zdieľal s naším životom. Snaha
vykonávať ich nás oslobodzuje,
pretože "svätosť je ohybná ako
uvoľnené svalstvo (...). Svätosť nie je
tuhá lepenková figúrka: vie sa



zasmiať, ustúpiť, čakať. Svätosť je
život — nadprirodzený život"[15].

Týmto spôsobom, s dôverou v Božie
milosrdenstvo, sa máme neustále
snažiť žiť dokonalosť lásky podľa
ducha, ktorého nám Boh udelil. Byť
svätý neznamená robiť čoraz viac
vecí alebo spĺňať určité štandardy,
ktoré sme si sami predsavzali. Cesta
k svätosti, ako vysvetľuje svätý Pavol,
spočíva v odpovedi na pôsobenie
Ducha Svätého, až kým v nás nebude
stvárnený Kristus (porovnaj Gal 4,
19).

Jednota a rozmanitosť

(7) Náš Otec vnímal činnosť Diela ako
„jediné tkanivo“, ktoré sa skladá z
množstva nití, čiže množstva
rôznych spôsobov žitia jedného a
toho istého povolania. Preto
zdôrazňoval, že v Diele nie sú triedy
ani členovia prvej alebo druhej
kategórie, a to ani podľa rôznych
spôsobov, akým povolanie žijú, ani



podľa druhu práce, ktorú
vykonávajú. Tak ako pri akejkoľvek
veci nadprirodzeného charakteru,
podstatná je odpoveď na Božiu lásku
a tú nemožno posúdiť tu na zemi.

Svätý Josemaría vyjadroval túto
jednotu povolania hovoriac, že to
naše pozostáva z „jedného
nadprirodzeného povolania, jedného
duchovného fenoménu, ktorý sa
flexibilne prispôsobuje osobným
okolnostiam každého jednotlivca a
jeho stavu. Identickosť povolania
znamená rovnakú mieru oddanosti
ale v rámci prirodzených hraníc,
ktoré tieto rôzne okolnosti
udávajú“[16].

Je prirodzené, že jednota a rôznosť sa
v Diele týka mužov aj žien: je to
jednota ducha, apoštolského poslania
a prostriedkov, pričom aktivity, ktoré
ženy a muži vykonávajú, sú
oddelené. Okrem toho majú muži aj
ženy v záležitostiach spoločných pre



celé Dielo jednotné vedenie na
centrálnej a regionálnej úrovni.
Riadiace orgány mužov i žien
vyvíjajú rovnaké iniciatívy a majú
rovnakú zodpovednosť. V niektorých
dôležitých prípadoch ustanovených
Právom majú dokonca rovnakú
právomoc prijímať či odmietať
návrhy preláta alebo – na regionálnej
úrovni – regionálneho vikára.

Celým našim životom

(8) Mohlo by sa zdať, že niektorí
členovia sa poslaniu Diela venujú
viac ako iní. Nie je to tak. Všetci žijú 
rovnaké nasadenie, pretože byť a
robiť Opus Dei nespočíva iba – ani
predovšetkým – v spolupráci na
určitých aktivitách alebo
korporatívnych apoštolských dielach.
Povolanie a príslušné poslanie sa
premietajú v celom našom živote nie
len v jeho časti; celý život je
príležitosťou a prostriedkom na



stretávanie sa s Kristom a na
apoštolát.

V súvislosti s týmto svätý Josemaría
napísal, že naše povolanie
predpokladá „úplnú odovzdanosť,
pretože – bez ohľadu na občiansky
stav dotyčného – každý sa má plne
oddávať práci a vernému plneniu
svojich občianskych povinností podľa
ducha Opus Dei. Odovzdať sa Bohu v
Opus Dei preto neznamená nejakú
sériu aktivít, neznamená venovať
viac či menej nášho času dobrým
skutkom a od iných upustiť. Opus Dei
zasahuje celý náš život“[17]. Úplná
odovzdanosť povolaniu zahŕňajúca
celý náš život s plnou oddanosťou,
pretože vo všetkom zaznieva Božie
volanie k tomu, aby sme ho milovali
a slúžili druhým s láskou, ktorá je
skutočnou vnútornou slobodou.
Preto, ako podotýka don Álvaro,
"Dielo vyžaduje veľkú elastickosť:
minimum pravidiel, pretože sú
jednoducho potrebné, ale čo



najmenej, aby litera nezabíjala
ducha: Littera enim occidit, spiritus
autom vivificat (2 Kor 3, 6).“[18]

(9) Prostredníctvom týchto stránok
by som vás chcel pozvať aj k tomu,
aby ste Pánovi znovu prejavili
vďačnosť za dar povolania. Radostnú
vďačnosť a to nielen za krásu Diela,
ktorú vidíme, keď o ňom uvažujeme
tak, ako ho chce Boh mať, ale tiež
vďačnosť, ktorá sa rodí z rozjímania
o tom, ako sa táto krása stáva plne
prítomnou v osobnom spôsobe,
ktorým každý veriaci v prelatúre žije
to isté povolanie: ako numerár – v
prípade žien tiež ako numerárka
auxiliar – ako pridružený, ako
supernumerár alebo ako členovia
Kňazskej spoločnosti Svätého Kríža.

V tejto súvislosti by som chcel
zdôrazniť to, čo som vám napísal
pred niekoľkými mesiacmi:
skúsenosť vlastnej i cudzej osobnej
slabosti v porovnaní s úžasným



plánom, ktorý nám predkladá
kresťanská viera a duch Diela, nás
nesmie viesť k malomyseľnosti.
Napriek sklamaniu, ktoré by mohol
spôsobiť rozdiel medzi ideálom a
úbohou realitou nášho života, majme
istotu, že každý deň môžeme v sile
milosti Ducha Svätého začínať
znovu[19].

II. Povolanie do Diela ako
numerárka a numerár

(10) „V srdci Diela sa numerári –
povolaní k špeciálnemu poslaniu
služby – vedia skloniť k nohám
všetkých svojich bratov a sestier, aby
im spríjemnili ich cestu k svätosti,
aby sa venovali všetkým potrebám
ich duše aj tela, aby im pomohli v
ťažkostiach a aby svojou oddanou
obetavosťou všetkým umožnili
plodný apoštolát“[20]. Týmto
spôsobom dávajú numerári život
svojim bratom a sestrám: „to, že vo
všetkých udržiavajú aktívneho a



bdelého ducha, má za následok
mimoriadne bratstvo a jednotu“[21].

V prípade numeráriek a numerárov
je povolanie do Opus Dei určené
darom apoštolského celibátu a plnou
dispozíciou na formačné úlohy a
apoštolskú prácu. Túto disponibilitu,
chápanú a uskutočňovanú ako
osobitné poslanie služby druhým,
umožňuje vo svojej podstate
skutočnosť, že numerári žijú v
centrách Diela. Môže sa však
vyskytnúť veľa rôznych okolností,
kvôli ktorým je vhodnejšie, aby to tak
nebolo. Nijako to však nemá vplyv na
ich identitu ani poslanie, pretože sa
vždy dokážu nasadzovať k službe
druhým, nech už bývajú kdekoľvek.

Oddané srdce

(11) Oddanosť numerárov službe
druhým spočíva v naozajstnej 
oddanosti srdca: v slobodnom
rozhodnutí žiť iba pre Boha a kvôli
nemu pre druhých, ktoré je



sprevádzané vôľou zaoberať sa
činnosťami, ktoré sú pre Dielo
potrebné.

U niektorých sa táto oddanosť
zhmotní v spolupráci na formačných
a apoštolských aktivitách, zatiaľ čo sa
venujú svojej práci zodpovedajúcej
ich talentom, štúdiu a preferenciám,
aby do nej vnášali radosť Evanjelia.
Iní berú ako svoju profesionálnu
prácu správu centier Diela či
formačné, riadiace, pomocné alebo
apoštolské činnosti.

Oddanosť však neznamená mať
pasívny postoj a robiť „čo mi
povedia“. Naplno sa prejavuje, keď
myslíme na to, aké talenty sme
dostali od Boha, aby sme ich dali k
dispozícii apoštolskej misii, máme
iniciatívu a ponúkneme našu pomoc
bez toho, aby nás o to žiadali.
Oddanosť preto nie je nehybnosť, ale
naopak stála túžba napredovať 
Božím tempom.



Túto plnú oddanosť treba chápať a žiť
ako slobodu v tom zmysle, že
nemáme iné putá ako lásku (teda
nebyť naviazaní na konkrétnu prácu,
miesto bydliska a podobne, čo ale
neznamená, že by sme preto nemali
byť dobre zakorenení tam, kde sme).
Slobodnými nás nerobia vonkajšie
okolnosti ale láska, ktorú nosíme v
srdci.

V rámci tejto osobitej úlohy služby,
náš Otec ustanovil, že riadiace úlohy
majú mať v Opus Dei na starosti
numerári a numerárky. Venovať sa
týmto úlohám je potrebné, keďže
práve ony udržujú Dielo ako celok
pri živote. No bolo by mylné myslieť
si, že sú oddanejší alebo že viac robia
Opus Dei tí, čo majú na starosti tieto
vedúce alebo formačné úlohy. V
jednom zo svojich listov otec Javier v
tomto zmysle píše, že „nám
nezostáva nič iné, ako to, aby
niektoré moje dcéry a synovia
obmedzili svoju profesionálnu



aktivitu – alebo aby sa jej aspoň na
nejaký čas dokonca úplne vzdali –
preto, aby sa venovali pomoci svojim
bratom a sestrám v duchovnom
živote a vedeniu apoštolskej
práce“[22].

Náš Otec o tejto plnej vnútornej
oddanosti hovorí na mnohých
miestach, napríklad: „Numerári sa
majú dávať priamo a bezprostredne
Pánovi v celoplatnú obetu,
odovzdávať všetko, čo je ich, celé
svoje srdce, všetky svoje aktivity bez
výnimiek, svoj majetok, svoju
česť.“[23] Ide o slobodné a
bezvýhradné odovzdanie všetkých
aktivít, nech už sú akékoľvek, aby sa
mohli naplno venovať
uskutočňovaniu Diela. Je zrejmé, že
niekedy sa môžu vyskytnúť okolnosti,
ktoré v konkrétnych obdobiach
objektívne neumožňujú prevziať na
seba niektoré úlohy alebo činnosti.
Zdôrazňujem preto, že dôležitý je



vnútorný postoj úplnej odovzdanosti
k službe druhým z lásky ku Kristovi.

Skupina pribitá na kríži

(12) Pripomeňme si tiež ďalšie slová
svätého Josemaríu: „Náš Pán nechce,
aby bolo Dielo iba niečo
pominuteľné. Chce, aby bolo
nesmrteľné, chce, aby v ňom bola
skupina pribitá na Kríž. Práve Svätý
Kríž nás urobí trvácnymi, vernými
tomu istému duchu Evanjelia, ktorý
prinesie iniciatívny apoštolát ako
sladký plod modlitby a obety.“[24] Náš
Otec nekonkretizuje, kto tvorí túto
skupinu pribitú na Kríži, ale don
Álvaro v poznámke, ktorou
komentuje tento úryvok, hovorí, že
už tu sú naznačené rôzne spôsoby
prežívania povolania v Diele. Z
kontextu je vidieť, že v tomto prípade
je reč predovšetkým o numerároch a
numerárkach.

Na niektorých ďalších miestach sa
svätý Josemaría zmieňuje tiež o



kňazoch ako o skupine, ktorá je
obzvlášť pribitá na Kríž. No v
skutočnosti máme byť pribití na Kríž
všetci, tiež pridružení a
supernumerári, pretože práve tam
nájdeme Pána. Náš Otec to vysvetľuje
slovami, ktoré vyjadrujú jeho hlbokú
osobnú skúsenosť: „Mať Kríž
znamená stotožniť sa s Kristom,
znamená to byť Kristom a teda byť
Božími deťmi“[25].

Aj keď sa vám, numerárom a
numerárkam, môže možno zdať
ľudsky ťažké zanechať na nejaký čas
vašu profesiu, aby ste sa mohli
profesionálne venovať inému typu
aktivít (administrácii centier Diela,
riadeniu, vedeniu, formácii alebo
spolupráci na apoštolských
aktivitách) ide o plodné stretnutie s
Krížom, čo je miestom najhlbšieho
stotožnenia sa s Kristom a často
neočakávaným zdrojom veľkej
nadprirodzenej radosti.



(13) Keď žiadame o prijatie do Diela,
uvedomujeme si a slobodne
prijímame – z lásky! – tento postoj
odovzdanosti, ktorý nás vedie k
tomu, aby sme sa pripojili k tomuto
Božiemu plánu. Toto konkrétne
dozrievane odovzdanosti zároveň
časom rastie. Tento rast sa
uskutočňuje cez formáciu, vnútorný
život a cez rôzne zážitky
odovzdanosti v praxi: malé zmeny v
plánoch, úlohách a podobne, ktoré
pripravujú dušu na prípadné veľké
zmeny. Je prirodzené, že ak ide o
veľké zmeny alebo úlohy, vedúce
osoby sa vždy snažia najprv vypočuť
názor zainteresovaných, i keď tí
poukazujúc s jednoduchosťou na
ťažkosti, ktoré môžu vnímať,
prechovávajú ochotný postoj byť k
dispozícii z lásky k Bohu a k dušiam,
na čo bude treba.

Rozhodujúce je, zdôrazňujem, aby
mal každý tento trvalý vnútorný
postoj odovzdanosti svojim bratom a



sestrám a toľkým ďalším ľuďom, ktorí
očakávajú našu kresťanskú službu:
„Zdvihnite oči a pozrite sa na polia,
že sú už biele na žatvu!“ (Jn 4, 35)

Tento postoj je úplne zlučiteľný so
zdravými profesionálnymi
ambíciami a s logickou a
zodpovednou starosťou o
ekonomickú sebestačnosť a o
zabezpečenie potrieb našej
nadprirodzenej rodiny. Táto ochota
zmeniť profesiu, ak to Dielo
potrebuje, a venovať sa formácii
druhých, ide ruka v ruke s
presvedčením, že sme ženy a muži,
ktorí chcú rovnako ako ich rovesníci
čeliť výzvam tohto sveta, pretože
naša misia je pomôcť zmeniť ho a
priviesť ho k Bohu. A toto sa dá veľmi
účinným spôsobom robiť aj z
riadiacich alebo formačných postov v
Diele.

Numerárky a numerári, žijete dar
apoštolského celibátu ako plnosť



lásky v Kristovi, ktorá otvára dvere
duchovnému otcovstvu a materstvu.
Ste povolaní vydávať živé svedectvo
o úplnej odovzdanosti Bohu
uprostred sveta s plnou ochotou
slúžiť všetkým: zamilovaní do Ježiša,
ostatných a do sveta. Máte zvláštne
povolanie strážiť nadprirodzenú
rodinu a starať sa o vašich bratov a
sestry.

Máte nesmierne široké horizonty,
pretože vašim odovzdaným životom,
niekedy možno žitým v skrytosti a
bez ľudského lesku, plodne prenikáte
až do posledného kúta sveta.

III. Povolanie do Diela ako
numerárka auxiliar

(14) Vy, numerárky auxiliar, máte
zvláštnu úlohy služby, ktorú plníte
tým, že vytvárate a udržiavate
atmosféru kresťanského domova v
centrách Diela. Túto úlohu
uskutočňujete vašou profesionálnou
prácou, ktorou je vo vašom prípade



Administrácia. Ako viete, nejde iba o
vykonávanie série materiálnych
úloh, ktoré v istej miere môžeme a
máme robiť všetci, ale o ich
plánovanie, organizáciu,
koordináciu, a to takým spôsobom,
že výsledkom bude práve ten domov,
kde sa budú všetci cítiť ako doma,
prijímaní, upevnení, zabezpečení a
zároveň zodpovední. Tieto veci, ktoré
sú dôležité pre všetky ľudské bytosti,
ovplyvňujú fyziognómiu a duchovnú
silu celého Diela, každého jedného
člena a členky. Vy, ženy, sa tak
stávate „nenahraditeľnou oporou a
zdrojom duchovnej sily pre iných,
ktorí čerpajú z veľkej energie“[26]

vášho ducha.

Priorita osoby a rodiny

(15) Vašou prácou sa staráte a slúžite
životu v Diele považujúc za prioritu
vašej práce každého jednotlivca. Toto
je veľmi konkrétne vyjadrenie toho,
že Dielo je rodina, skutočná rodina a



nie v metaforickom slova zmysle.
Spomínate si, ako nám náš Otec
toľkokrát opakoval, že putá v Diele sú
silnejšie ako tie pokrvné, čo má
taktiež citové dôsledky vo forme
vzájomnej lásky.

Svätý Josemaría považoval prácu
Administrácie za rovnakú ako tú, čo
vykonávala Panna Mária. Rodinná
atmosféra má byť preto akousi
kópiou, pokračovaním atmosféry
domova, ktorá, aj keď sme ju nevideli
ale môžeme si ju predstaviť, vládla v
Nazarete.

Aj keď sa práca vlastná Administrácii
centier nazýva v rôznych kultúrach
rôznymi spôsobmi, vy, numerárky
auxiliar, ste v skutočnosti sestrami,
matkami, neodlúčiteľnou súčasťou
rodiny rovnako ako Otec a ostatní
synovia a ostatné dcéry. Pre milosť,
ktorú ste dostali od Boha, aby ste sa
starali o všetkých v Diele, svätý
Josemaría hovorieval, že ak by



mohol, bol by numerárkou auxiliar.
Volal vás malými sestrami, ale nie
preto, že by vás považoval za
nedospelé, ale preto, že ste boli
posledné, kto do Diela prišiel.
Naopak, pri uskutočňovaní veľkých
zámerov Diela špeciálnym spôsobom
dôveroval vo vašu zrelú a pevnú
vernosť.

Zo všetkých prostredí (kruhov)

(16) Je úžasnou realitou, že vy,
numerárky auxiliar, pochádzate zo
všetkých spoločenských kruhov.
Niekedy si niektoré ženy kladú
otázku, či ich Boh žiada o to, aby boli
numerárkami alebo numerárkami
auxiliar. Okrem iného treba zvážiť, či
má daná osoba osobný sklon k
činnostiam priamo zameraným na
službu a starostlivosť o ľudí. Toto
rozlíšenie však prirodzene v
konečnom dôsledku závisí od každej
jednej z vás spolu s orientáciou od
duchovného vedenia a riaditeliek.



V každom prípade je pochopiteľné, že
práca Administrácie sa teší veľkej
dôstojnosti, pretože dáva a udržuje
teplo domova v rodine. Okrem toho,
tie, čo pracujú v Administrácii „skrze
túto profesiu, pretože profesiou je a
to skutočnou a vznešenou, pozitívne
ovplyvňujú nie iba členov rodiny ale
aj množstvo kamarátov, známych a
osôb, s ktorými takým či onakým
spôsobom prichádzajú do kontaktu.
Plnia tak úlohu, ktorá je niekedy
omnoho rozsiahlejšia než práca v
iných profesiách“[27].

Apoštolát apoštolátov

(17) Svätý Josemaría si cenil prácu
Administrácie až tak veľmi, že ju
považoval za apoštolát apoštolátov.
Bez nej by Dielo nemohlo fungovať.

V prvom rade apoštolátom
apoštolátov preto, lebo sama o sebe
je priamym apoštolátom.
Zdôrazňujem, že sa neobmedzuje na
poskytovanie materiálnych služieb,



ktoré sú sami o sebe potrebné a
dôležité. Ide predovšetkým o to, že
táto činnosť premenená na modlitbu
úplne priamo vplýva na ľudskú a
duchovnú formáciu ľudí, ktorí bývajú
v administrovanom centre.
Prostredie, ktoré vytvárate formuje,
a veľmi.

Vaša dobre vykonaná práca
zhmotňuje ducha a účinne ho
odovzdáva konkrétnym a
konštantným spôsobom formou
skutkov. Preto sa snažíte dodať práci
v domácnosti čo najväčšiu
profesionalitu, rovnako ako to robí
každé z mojich detí na svojom
vlastnom pôsobisku. A vďaka tomu,
že túto prácu pozdvihujete na rovinu
posvätenej práce, dávate profesijnú
kompetenciu priamo v do služby
ľuďom, pretože ju premieňate na
faktor humanizácie a inšpirácie pre
profesionálnu prácu všetkých.



Práca v Adminsitrácii je apoštolátom
apoštolátov aj preto, že robí možným
apoštolát iných pôsobiac ako miazga
a impulz a to do takej miery, do akej
sa ju snažíte premeniť na rozhovor s
Bohom. „Pracujúc v Administrácii –
hovoril svätý Josemaría – máte účasť
na všetkých apoštolátoch,
spolupracujete na všetkých
iniciatívach. Dobré fungovanie
administrácie je nevyhnutnou
podmienkou, najväčším impulzom
pre celé Dielo, ak túto prácu
vykonávate s láskou k Bohu“[28]. Je
veľmi cítiť, keď na začiatku
apoštolskej práce v nejakej krajine
alebo meste najprv Administrácia
nefunguje, rovnako, ako je cítiť, že
keď už Administrácia funguje, Dielo
je životaschopnejšie a dynamickejšie.
Okrem toho, vy, numerárky auxiliar,
logicky spolupracujete na mnohých
iných apoštolských aktivitách, v takej
miere, v akej je to v každom prípade
možné.



V Diele tiež hovorievame, že
Administrácia je chrbtovou kosťou
Diela, pretože podopiera celé telo,
ktoré by bez nej nedokázalo stáť
vzpriamene. Je to tak vďaka Bohu a
ide o niečo, čo musíme mať vždy na
pamäti a vždy si vážiť. Prirodzene,
súčasťou tejto chrbtovej kosti a tohto
apoštolátu apoštolátov ste aj vy,
numerárky, ktoré pracujete v
Administrácii.

Vy, numerárky auxiliar, moje dcéry,
máte uchvacujúce poslanie: pretvoriť
tento svet, dnes taký plný
individualizmu a ľahostajnosti, na
skutočný domov. Vaša práca
vykonávaná s láskou môže ovplyvniť
všetky prostredia. Budujete ľudskejší
a božskejší svet, pretože mu
dodávate dôstojnosť svojou prácou
premenenou na modlitbu, svojou
láskou a profesionalitou, s ktorou sa
staráte o osoby ako celok.



IV. Povolanie do Diela ako
pridružená alebo pridružený

S vlastným charakterom

(18) Vy, pridružení, realizujete Opus
Dei najmä svojím hlbokým osobným
apoštolátom vo vašom vlastnom
pracovnom a rodinnom prostredí a
spolu s numerármi sa venujete
ostatným veriacim v Diele. Svojimi
životmi prejavujete slobodný
charakter vlastný apoštolskej
činnosti všetkých pokrstených, do
ktorého vkladáte všetku energiu
celibátneho srdca. Preto vám mohol
svätý Josemaría povedať: „Závidím
vám, vaša odovzdanosť Bohu je
úplná a plná, ako tá moja, ale vy
môžete preniknúť ďalej.“[29] Čo tým
chcel povedať? Chcel vysvetliť, že to
hlavné je byť uprostred sveta,
uprostred aktivít, práce, rodín, aby
ste tam vnášali kresťanský život.

Nachádzate sa v rôznych životných
okolnostiach a pohybujete sa v



najrôznejších profesijných kruhoch.
Váš život sa otvára neobmedzenej
škále možností, do ktorých môžete
vteľovať a vnášať ducha Opus Dei.
Vďaka rozmanitosti vášho pôvodu
prenikáte do celej spoločenskej siete,
a keďže na každom mieste
pretrvávate dlhšiu dobu, prispievate
k zakoreneniu apoštolátu v danej
oblasti. Váš spôsob života vám
umožňuje kultivovať vzťahy
najrôznejších druhov a robiť to veľmi
stabilným spôsobom: rodinné,
pracovné, susedské, dedinské,
mestské. „Dostanete sa ďalej,“ ako
hovorieval svätý Josemaría, a to nie v
súvislosti so šírkou vášho apoštolátu,
ale aj s jeho hĺbkou, tiež preto, že
bytostne ukazujete, čo znamená
odovzdanosť Bohu uprostred sveta s
nerozdeleným srdcom.

Je teda veľmi dobre pochopiteľné, že
náš Otec si prial, aby bolo
pridružených dvakrát viac ako
numerárov. Tým najpodstatnejším je



totiž pôsobenie v bežnom živote, v
práci, ktorú každá žena či každý muž
vykonáva.

Ak by niekto, kto uvažuje o možnom
povolaní do Diela váhal medzi
numerárom či pridruženým, bolo by
vhodné upozorniť ho, že by bola
chyba myslieť si, že byť numerárom
je viac, ako byť pridruženým. Toto je
veľmi dôležité pri rozlišovaní
povolania. V niektorých prípadoch je
konkretizovanie povolania do Diela
evidentné. Ženatý muž môže byť
napríklad iba supernumerárom a nie
numerárom ani pridruženým. Sú
však prípady, kedy je to menej jasné,
posledné rozhodnutie ale musí
urobiť sám zainteresovaný. On
zakúša, čo od neho v rámci jedného
spoločného povolania Boh konkrétne
žiada. Logicky je veľmi vhodné
poradiť sa na duchovnom vedení a
taktiež s vedúcimi, ktorí človeka
poznajú a chcú mu pomôcť pri
hľadaní Božej vôle.



Dobrá vôňa Krista

(19) Konkrétne o pridružených svätý
Josemária napísal: „Skrze ich prácu
vo všetkých spoločenských
situáciách, na všetkých miesta, v
najrôznejších kútoch zeme vnášajú
medzi svojich druhov dobrú Kristovu
vôňu a snažia sa s kresťanským
duchom usmerňovať sociálne,
pracovné, ekonomické a iné –
verejné aj súkromné – aktivity tých,
ktorí patria do rovnakej spoločenskej
skupiny a majú rovnaké postavenie.
A to zvyčajne bez toho, aby museli
meniť bydlisko a prácu“[30]. Osobne
som počul, ako don Javier hovoril –
nadväzujúc na učenie svätého
Josemaríu – že vy, pridružené a
pridružení, vyjadrujete veľmi
zreteľne čo je Opus Dei tým, ako
posväcujete každodenný život, prácu
a rodinný život bez toho, aby ste
menili svoje bydlisko.



Vy, pridružení, niekedy pracujete v
korporatívnych dielach v oblasti
vzdelávania, či v iných apoštolských
aktivitách. Toto však nie je hlavný
spôsob ako mať spoluúčasť na
poslaní Diela, pretože to je celkom vo
vašich rukách. Niekedy je treba, aby
ste túto úlohu na seba zobrali, ale to
najdôležitejšie je posväcovanie
každodenného života, priateľský
postoj a dôvera k ľuďom a keď sa tak
stane, tak aj tým, že sprevádzate
vašich priateľov na formačné aktivity
diel svätého Rafaela či svätého
Gabriela... V skratke, Boh vás
povoláva, aby ste boli kvasom v
ceste. Vo vašom prípade je teda
dôležité, opakujem, pôsobenie v
každodenných situáciách a v
činnostiach, ktoré sú vlastné
každému mužovi a každej žene.

V. Kňazi prelatúry

(20) Z numerárov a pridružených
vzchádzajú povolania ku kňazstvu,



ktoré sú v teologickej a právnej
rovine prelatúry rovnako podstatné
ako povolania laikov. Toto povolanie
nie je zavŕšením povolania do Diela,
ale novým spôsobom ako ho
prežívať, pretože „majú väčšiu
povinnosť ako ostatní klásť svoje
srdce na zem ako koberec, aby ich
bratia a sestry kráčali po mäkkom.“[31]

Okrem toho, čo je vlastné kňazskej
službe v Cirkvi, ktorej stredobodom
je Eucharistia, sa kňazi prelatúry
venujú predovšetkým službe
ostatným veriacim a kňazskej
starostlivosti v rámci ich
apoštolských aktivít. Vzhľadom na
jedinečné poslanie Diela sa venujú
predovšetkým sláveniu sviatosti
Eucharistie a sviatosti zmierenia,
hlásaniu Božieho slova, duchovnému
vedeniu a rozsiahlej doktrinálnej
formácii.

To, že kňazi Prelatúry žijú, rovnako
ako ostatní ducha Diela, obnáša



určitý kňazský štýl: v ich službe sa
nevyhnutne odráža sekulárnosť,
rešpektujú a veľmi citlivo podporujú
zodpovednosť a iniciatívu veriacich
laikov, jednajú nadprirodzeným
spôsobom, aby druhých priviedli k
Bohu, podnecujú v ostatných slobodu
ducha, ktorou je láska, konajú
iniciatívne, aby rozvíjali hojnú
kňazskú činnosť. Rovnako sa
podieľajú, pochopiteľne v rámci
možností, na diecéznych aktivitách.

V službe druhým

(21) Na začiatku jedného zo svojich
listov určenému obzvlášť jeho synom
kňazom svätý Josemaría píše: „Boli
ste, moji synovia, kňazi, vysvätení,
aby ste slúžili. Dovoľte mi, aby som
začal tým, že vám pripomeniem, že
vaše kňazské poslanie je poslaním
služby. Poznám vás a viem, že toto
slovo – slúžiť – zhŕňa vaše túžby, celý
váš život a je vašou hrdosťou a mojou
útechou, pretože táto dobrá a



úprimná vôľa snažiť sa neustále
konať druhým dobro, ktorú máte,
rovnako ako vaši bratia a vaše sestry
laici, ma oprávňujú tvrdiť, že ste 
gaudium meum, et corona mea (Flp 4,
1), moja radosť a moja koruna.“[32]

Duch služby, vás kňazov, vedie k
tomu, že sa cítite a v praxi aj ste
jedným z vašich kňazských bratov a
uvedomujete si, že v Diele existuje
„jediná trieda, aj keď je tvorená
kňazmi a laikmi“.[33] Svojím
príkladom a slovom sa zároveň
snažíte byť akýmisi buditeľmi túžby
po svätosti v druhých a nástrojom
jednoty v Diele. Buďte neustále
nablízku všetkým a snažte sa
zachovávať si vhodné ľudské
spôsoby, kňazskú vážnosť v spôsobe,
akým sa prezentujete, predstavujete,
v rozhovoroch a tak ďalej.

Synovia moji, ak svätý Josemária
všetkým hovorieval, že „máme
hovoriť o Kristovi a nie o sebe,“[34]



máte sa vy, kňazi, obzvlášť snažiť o
to, aby ste nežiarili a nehrali hlavnú
rolu, ale aby protagonizmus a lesk
vášho života boli tými Kristovými a
aby rozhodne žiarili vaše sestry a
vaši bratia. Preto ako dobre viete a
ako sa aj snažíte žiť, je obzvlášť
potrebné vaše spojenie s Bohom,
vaša modlitba a radostná obeta v
jednote života.

VI. O apoštolskom celibáte
numerárov a pridružených

(22) Povolanie do Diela v prípade
numerárov, numeráriek a
pridružených so sebou prináša aj
apoštolský celibát, ktorý je Božím
darom, a odpoveďou na tento dar je
reakcia lásky na Lásku. „Majte vždy
na pamäti, že motívom nášho
celibátu je Láska, ktorá je Láskou
všetkých lások.“[35] Celibát preto
nemožno považovať iba a ani
predovšetkým za praktickú voľbu,
čiže za niečo vhodné na to, aby sme



sa mohli viac venovať činnostiam
Diela, alebo aby sme mohli ľahšie
meniť miesto nášho pôsobenia podľa
potrieb Diela. Je pravda, že celibát
toto umožňuje a uľahčuje, ale jeho
hlavným dôvodom je, že ide o
špeciálny dar, ktorý nás stotožňuje so
životom Krista. „Celibát musí byť
svedectvom viery: viera v Boha sa
konkretizuje práve v tomto spôsobe
života, ktorý získava zmysel iba od
Boha. Založiť na ňom svoj život,
vzdať sa manželstva a rodiny,
znamená prijímať a zakúšať Boha
ako realitu, aby ho potom bolo
možné prinášať ľuďom.“[36]

Apoštolský celibát nás nevyčleňuje,
nevzďaľuje od druhých, ale keďže so
sebou prináša záväzok
nerozdeleného srdca pre Boha, musí
byť z ľudí v celibáte cítiť tón
odovzdaného života, podobný tomu
ženatej alebo vydanej osoby, ktorá sa
nespráva tak, ako keby nemala



žiadny záväzok vernosti voči svojmu
partnerovi.

Radikálne žité povolanie niekedy
protirečí svetským štandardom. Aj tu
však môžeme aplikovať tieto
všeobecnejšie mienené slová svätého
Josemaríu: „Nebude moje prirodzené
správanie v spohanštenom alebo
pohanskom prostredí, na ktoré v
živote narážam, robiť dojem
vyumelkovanosti?” — pýtaš sa ma.

— Odpovedám ti: „Bezpochyby tvoj
život narazí na ten ich; no tento
kontrast, ktorý je vlastne o tom, že
potvrdzuješ svoju vieru skutkami, je
práve tou prirodzenosťou, ktorú od
teba vyžadujem.“[37]

Obnovujme zas a znovu
presvedčenie, že dar apoštolského
celibátu je prejavom Božieho
zaľúbenia, povolania k špeciálnemu
stotožneniu sa s Kristom, ktoré so
sebou tiež prináša, dokonca aj ľudsky
ale hlavne nadprirodzene, väčšiu



schopnosť milovať celý svet, každú
osobu. Preto celibát, ktorý nepočíta s
telesným otcovstvom či materstvom,
umožňuje omnoho väčšie duchovné
materstvo a otcovstvo. V každom
prípade, najviac bude stotožnený s
Kristom ten, kto ho najviac miluje, či
už je slobodný, ženatý či vydaná,
pretože aj manželstvo je „božskou
cestou na zemi“[38].

VII. Povolanie do Diela ako
supernumerárka a supernumerár

Ide o veľkú Božiu milosť

(23) Väčšinu členov Opus Dei tvoríte
vy, supernumerári, ktorí sa snažíte
posväcovať všetky aspekty vášho
života a špeciálnym spôsobom váš
manželský a rodinný život, keďže ste
zvyčajne ženatí či vydaté. V roku
1947 svätý Josemaría reagujúc na isté
úvahy o supernumerároch napísal
svojim deťom v Španielsku: „Prečítal
som si poznámky o
supernumerároch. (...) Na budúci



týždeň ti tvoje úvahy vrátim s
nejakým konkrétnym odporúčaním,
už teraz ti však môžem povedať, že
nemožno spustiť zo zreteľa, že nejde
o prihlásenie pár mužov do nejakého
združenia (...) Byť supernumerárom
je veľká Božia milosť!“[39]. Je to Boh,
kto dáva milosť, množstvo milosti,
hovorí svätý Josemaría; a veľkú
milosť: milosť povolania do Diela. Pri
supernumerároch toto povolanie so
sebou prináša špeciálnu pomoc pri
putovaní po vlastnej ceste
posväcovania sa. Ceste, ktorá je
označená krstom a vo väčšine
prípadov prijatím sviatosti
manželstva a založením rodiny.

Povolanie predpokladá voľbu a
smeruje, ako som uviedol vyššie, k
poslaniu: byť a robiť Dielo v Cirkvi. V
Inštrukcii o diele svätého Gabriela
svätý Josemaría o supernumerárkach
a supernumerároch píše: „Vidím
tento veľký činorodý výber (...).
Všetkých, každého s vedomím, že si



ho vybral Boh, aby dosiahol svoju
osobnú svätosť uprostred sveta,
práve na tom mieste, ktoré vo svete
zaujíma, s neochvejnou a osvietenou
zbožnosťou radostne si plniac
povinnosti každého okamihu, i keď to
môže byť náročné.“[40] Nikdy
nevnímajme povolanie ako súbor
požiadaviek, povinností – aj keď ich
so sebou logicky prináša – ale skôr
ako Božiu voľbu, ako veľký Boží dar.

Horizontom, ktorý dáva zmysel
vášmu povolaniu, je byť „kvasom,
ktorý zbožšťuje ľudí a tým, že ich robí
božskými, ich zároveň robí aj naozaj
ľudskými“[41]. Ako Akvila a Priscila,
ktorí prijali svätého Pavla v Korinte
(porov. Sk 18, 2) a ktorí boli tými, čo
zvestovali evanjelium Apollovi a
mnohým ďalším (porov. Sk 18, 26;
Rim 16, 3; 1 Kor 16, 19). Ako mnohí z
prvých kresťanov, ktorí žili bežným
životom rovnako ako ich súčasníci a
zároveň boli soľou zeme a svetlom v
temnotách.



„Medzi supernumerármi sú ľudia z
celej škály spoločenských,
profesionálnych aj remeselných
stavov. Všetky okolnosti a životné
situácie sú posväcované týmito
mojimi deťmi – mužmi a ženami,
ktorí sa v rámci svojho stavu a
postavenia vo svete snažia usilovať o
kresťanskú dokonalosť s plnosťou
povolania.“[42] Všimnite si, ako náš
Otec zdôrazňuje plnosť povolania. Čo
sa týka rozmanitosti, je jasné, že
vychádzame zo skutočnosti, že Dielo
je cestou k posväcovaniu sa a
apoštolátu v každodennom živote,
ktorý pripúšťa všetku rozmanitosť
toho, čo je ľudské a počestné.

Manželstvo a rodina

(24) Povolanie do Diela ako
supernumerár sa rozvíja v prvom
rade v rodinnom prostredí. „Váš prvý
apoštolát je u vás doma.“[43] Svätý
Josemaría túžil po tom, aby boli
domovy supernumerárov a



supernumeráriek „žiarivé a
radostné“, „ohniskami, ktoré
vyžarujú evanjeliové posolstvo“[44].
Toto je dedičstvo, ktoré zanechávate
spoločnosti. Preto vám tiež napísal:
„Formácia, ktorú vám dáva Opus Dei,
vás vedie k váženiu si rodiny, k
oceneniu jej krásy, nadprirodzeného
diela, ktorým založenie rodiny je a
zdroja posväcovania, ktorý sa v
skrýva v manželských
povinnostiach.“[45]

Okrem toho ste tiež povolaní k tomu,
aby ste pozitívne vplývali na iné
rodiny. A to obzvlášť tým, že im
budete pomáhať, aby mal ich rodinný
život kresťanský zmysel a budete
pripravovať mladých ľudí na
manželstvo, aby sa preň mnohí
nadchli a boli schopní vytvárať ďalšie
kresťanské rodiny, z ktorých bude
môcť vzísť veľa povolaní k
apoštolskému celibátu, ak si to bude
priať Boh.



Aj vy, slobodní či ovdovení, a
prirodzene tiež manželstvá bez detí,
môžete vidieť v rodine svoj prvý
apoštolát, pretože vám vždy bude
zverené určité rodinné prostredie.

Kresťanské pôsobenie vo vlastnom
okolí

(25) Svätý Josemaría vo vás videl
veľkú mobilizáciu kresťanov, ktorí vo
svojej práci a okolí vyžarujú Kristovu
lásku predovšetkým cez svoj
apoštolát priateľstva a dôvery. Tým,
že to robíte, prispievate tiež k
zlepšeniu samotných spoločenských
štruktúr, pretože ich robíte čoraz
ľudskejšími a v súlade so životom
vlastným Božím deťom, a aktívne sa
zapájate do riešenia problémov našej
doby. „Konáte nesmierne plodný
apoštolát, keď sa snažíte s
kresťanským duchom snažíte
orientovať profesie, inštitúcie a
ľudské štruktúry, v ktorých pracujete
a pohybujete sa.“[46]



Je jasné, že povolanie a následné
poslanie supernumerárov a
supernumeráriek sa neobmedzuje na
praktizovanie niekoľkých noriem
zbožnosti, účasť na formačných
prostriedkoch a zapojení sa do
určitej apoštolskej aktivity, ale
pojíma celý život, pretože všetko vo
vašom živote môže byť stretnutím s
Bohom a apoštolátom. Tvoriť Opus
Dei znamená robiť ho vlastným
životom a skrze spoločenstvo svätých
sa podieľať na jeho uskutočňovaní na
celom svete. Inak povedané, ako nám
názorným porovnaním pripomína
náš zakladateľ, uskutočňovať Opus
Dei znamená byť každý deň Opus Dei.

Cítiť Dielo ako vlastné vás vedie k
živému záujmu o formáciu, aby ste
prinášali druhým Krista a
vysvetľovali vašu vieru. V
skutočnosti je „formácia, ktorú vám
dáva Opus Dei, flexibilná:
prispôsobuje sa ako rukavica ruke
vašim osobným a spoločenským



okolnostiam (...). Keďže máme
rovnakého ducha a rovnaké
asketické prostriedky, môžu a musia
sa realizovať v každom prípade bez
rigidnosti“[47].

Flexibilita, ktorá zabráni rigidnosti,
neznamená, že byť supernumerárom
so sebou prináša menšie nároky na
hrdinstvo či stupeň radikálnosti v
nasledovaní Krista. Je preto dobré
nevšímať si toľko rôznosť okolností
ale zamerať sa viac na samú podstatu
toho, čo je v týchto okolnostiach
Božím volaním, poslaním daným
Bohom. V akejkoľvek situácii ide
predovšetkým o to byť s Kristom,
milovať Ježiša Krista, pracovať s
Ježišom Kristom a prinášať Ho na
všetky miesta.

Keď svätý Josemaría písal, že
„supernumerári sa venujú službe
Diela čiastočne“[48], mal tým na mysli
hmotnú disponibilitu ku konkrétnym
apoštolským iniciatívam a nie



polovičatosť pri uskutočňovaní Diela,
pretože táto úloha, znova opakujem,
sa uskutočňuje celým životom. Preto
náš Otec pri tom, ako hovorí o
apoštolskom poslaní
supernumerárok a supernumerárov
tiež píše: „Nie je to sporadicky
vykonávaný alebo príležitostný
apoštolát. Ide o každodenný z
povolania vyplývajúci apoštolát
braný ako celoživotný ideál.“[49]

Boh počíta s tým, že sa spontánne a
iniciatívne otvárate ako vejár a
prinášate všetkým ľuďom radosť
Evanjelia. „Vo svojom apoštolskom
konaní musíte byť iniciatívni v rámci
širokých možností, ktoré udáva náš
duch, aby ste všade, v každej situácii
a v každej dobe nachádzali aktivity,
ktoré najlepšie vyhovujú daným
okolnostiam.“[50]

Toto je veľké poslanie mojich dcér a
synov supernumerárov, ktoré
nepozná hranice: „Nesmie existovať



žiadna dedinka, kde by nášho ducha
nevyžaroval nejaký
supernumerár.“[51]

VIII. Povolanie do Diela ako
pridružený a supernumerár
Kňazskej spoločnosti Svätého Kríža

(26) „Vy ste z Opus Dei tak veľmi ako
ja,“ hovorieval svätý Josemaría
kňazom a diakonom, pridruženým a
supernumerárom Kňazskej
spoločnosti Svätého Kríža, ktorí nie
sú inkardinovaní v prelatúre.

Povolanie k svätosti vo svete
pochopiteľne zahŕňa aj sekulárnych
kňazov inkardinovaných v
diecézach. Povolanie do Diela je to
isté: Božie volanie hľadať svätosť a
konať apoštolát v rámci vlastných
okolností a povinností, s rovnakým
duchom a asketickými prostriedkami
ako iní členovia Diela a zároveň byť
súčasťou rodiny Opus Dei.



Právne vyjadrenie členstva v Diele je
samozrejme pri členoch prelatúry a
členoch Kňazskej spoločnosti Svätého
Kríža, ktorí nie sú inkardinovaní v
prelatúre, iné. Odlišnosť právneho
puta (jurisdikčného, respektíve
asociatívneho) však nič neuberá na
identite povolania smerovať k
svätosti skrze rovnakého ducha a
špecifické prostriedky Opus Dei.

Tento právny rozdiel umožňuje, aby
vás povolanie do Diela nevytrhlo z
miesta, kde žijete, pretože zostávate
inkardinovaní v príslušných
diecézach, bez toho aby sa akokoľvek
zmenil váš vzťah s vašim Biskupom a
ostatnými kňazmi. Vaše povolanie
skrze vhodné prostriedky posilňuje a
uľahčuje verné a veľkorysé plnenie
kňazských záväzkov a služobných
povinností a taktiež vám spríjemňuje
cestu k svätosti. Okrem toho vám
prislúcha úloha propagácie
kňazských povolaní a ste povolaní
byť kvasom jednoty s Biskupmi a



bratstva v rámci spoločenstva
kňazov vašej diecézy.

Ako veľmi vás v tomto povzbudzoval
náš Otec! „Snažte sa navzájom
sprevádzať sa, a to aj ľudsky. Majte
ľudské srdce, pretože ľudské je srdce,
ktorým milujeme Ježiša, Otca a
Ducha Svätého. Ak si všimnete, že
niektorý z vašich bratov má ťažkosti,
choďte, choďte za ním, nečakajte,
kým vás zavolá!“[52]

Úvaha nad tým, že posväcovanie
práce, ktoré je osou duchovného
života, pre členov Spoločnosti
Svätého Kríža v podstate znamená
posväcovať kňazské pôsobenie,
prináša radosť. Už vo svojich
hlavných aspektoch je objektívne
posvätnou činnosťou, no zároveň je –
ako každá iná práca – miestom a
prostriedkom k osobnému
posväcovaniu a apoštolátu.

* * *



(27) Blížime sa k stému výročiu toho
2. októbra roku 1928, kedy Boh
ukázal svätému Josemaríovi Dielo.
Odvtedy bolo a stále aj je vo svete aj
v Cirkvi – a teda aj v Diele –
množstvo radostí aj strastí.

27. marca 1975 náš Otec počas
rozjímania prechádzal relatívne
krátke dejiny Opus Dei: „Nesmierne
veľká panoráma: toľko bolestí, toľko
radostí! A teraz, iba radosti, všetko
iba radosti... Pretože máme
skúsenosť, že bolesti sú údery
kladivka umelca, ktorý chce z
každého, z tejto beztvarej masy,
ktorou sme, vytvoriť kríž, Krista, 
alter Christus, ktorým máme byť.
Pane, vďaka za všetko. Veľká
vďaka!“[53]

Krása kresťanského povolania, ako
ho Pán v Diele skonkretizoval pre
každú ženu a každého muža, nás má
naplňovať radosťou: na jednej strane
zdravou ľudskou radosťou z toľkých



dobrých ľudí a vecí, no na druhej
strane hlavne nadprirodzenou
radosťou, ktorá, ako nás uisťoval náš
Otec, má „korene v tvare Kríža“.
Napĺňa nás radosťou vedomie, opäť si
to pripomeňme, že „Svätý Kríž nás
urobí vytrvalými, vždy s rovnakým
duchom Evanjelia, ktorý prinesie ako
chutný plod modlitby a obety
činorodý apoštolát.“[54]

Prosíme Pannu Máriu, aby nás
požehnala a matersky nám
pripomínala, že všetci máme Dielo vo
svojich rukách. Tak – stotožňujúc sa s
Božou voľou a odpovedajúc na jeho
milosť – história, ktorá začala 2.
októbra 1928 bude napriek našej
slabosti a našim chybám pokračovať
do konca časov: budeme pokračovať
v práci s radosťou a budeme sa snažiť
postaviť Krista na vrchol všetkých
ľudských aktivít na Božiu slávu.

So všetkou láskou vás žehná

Váš Otec,



Fernando

Rím, 28. októbra 2020

[1] List 9/1/1932, bod 9.

[2] List 12/12/1952, bod 35.

[3] List 31/5/1954, bod 17.

[4] List 19/3/1967, bod 93.

[5] Boží priatelia, bod 146.

[6] Porovnaj Svätý Tomáš Akvinský, 
Komentár listu Rimanom, kapitola 8,
lekcia 3.

[7] František, Encyklika Fratelli tutti,
bod 277.

[8] II. Vatikánsky koncil, Lumen
gentium, bod 3.

[9] Vyhňa, bod 69.

https://sk.escrivaworks.org/book/amigos_de_dios-body-146.htm
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/druhy-vatikansky-koncil/c/lumen-gentium
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/druhy-vatikansky-koncil/c/lumen-gentium
https://sk.escrivaworks.org/book/forja-body-69.htm


[10] Vyhňa, bod 835.

[11] František, Evangelli gaudium, bod
121.

[12] Rozhovory, bod 19.

[13] List 31/5/1954, bod 34.

[14] Ísť s Kristom, bod 74.

[15] Vyhňa, bod 156.

[16] List 24/12/1951, bod 137.

[17] List 25/1/1961, bod 11.

[18] Blahoslavený don Álvaro, poznáka
135 k Inštrukcii o diele svätého
Michala.

[19] Porovnaj Správa od Otca,
20/7/2020.

[20] List 29/9/1957, bod 8.

[21] Tamtiež, bod 76.

https://sk.escrivaworks.org/book/forja-body-835.htm
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostolska-exhortacia-evangelii-gaudium
https://sk.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-body-74.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/forja-body-156.htm


[22] Javier Echevarría, Pastoračný list,
28/9/1995, bod 16.

[23] Inštrukcia o diele svätého Gabriela,
bod 113.

[24] Inštrukcia o nadprirodzenom
duchu Diela, bod 28.

[25] Rozjímanie, 28/4/1963.

[26] Svätý Ján Pavol II, Mulieris
dignitatem, bod 30.

[27] Rozhovory, bod 88.

[28] List 29/7/1965, bod 11.

[29] Posedenie, 15/9/1962.

[30] List 29/9/1957, bod 13.

[31] List 8/8/1956, bod 7.

[32] Tamtiež, bod 1.

[33] Tamtiež, bod 5.

[34] Ísť s Kristom, bod 163.



[35] Inštrukcia o diele svätého Michala,
bod 84.

[36] Benedikt XVI, Prejav 22/12/2006.

[37] Cesta, bod 380.

[38] Rozhovory, bod 92.

[39] List generálnej rade Opus Dei,
18/12/1947.

[40] Inštrukcia o diele svätého Gabriela,
bod 9.

[41] List 9/1/1959, bod 7.

[42] Tamtiež, bod 10.

[43] Tamtiež, bod 53.

[44] Ísť s Kristom, bod 30.

[45] List 9/1/1959, bod 53.

[46] Tamtiež, bod 17.

[47] Tamtiež, bod 33.

https://sk.escrivaworks.org/book/camino-body-380.htm
https://sk.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-body-30.htm


[48] Inštrukcia o diele svätého Gabriela,
bod 23.

[49] Tamtiež, bod 15.

[50] List 24/10/1942, bod 46.

[51] List 9/1/1959, bod 13.

[52] Poznámky z rodinného stretnutia
s kňazmi, 26/10/1972, v generálnom
archíve Prelatúry, sekcia P04 1972, II,
strana 767.

[53] Slová z homílie, v generálnom
archíve Prelatúry, sekcia P01 1975,
strana 809.

[54] Inštrukcia o nadprirodzenom
duchu Diela, bod 28.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/list-prelata-o-povolani/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/list-prelata-o-povolani/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-prelata-o-povolani/

	List preláta (28. októbra 2020) | Povolanie

