
opusdei.org

List preláta (9.
januára 2018) |
Sloboda

„V ľudskej sfére,“ povedal svätý
Josemaría, „chcem vám nechať
ako dedičstvo moju lásku k
slobode a dobrý humor.“ Prelát
ponúka svoje úvahy o význame
kresťanskej slobody.

31.01.2018

Milovaní, nech Ježiš ochraňuje moje
dcéry a mojich synov.

1. V priebehu posledných mesiacov,
nasledujúc inštrukcie z Generálneho



Kongresu, som sa často zmieňoval o
slobode. Na týchto stránkach teraz
túžim pripomenúť niektoré aspekty
tohto veľkého Božieho daru,
nasledujúc učenie svätého
Josemaríu, ktorý bol počas celého
svojho života zamilovaný do slobody.
“Neunaví ma opakovať, deti moje -
napísal pri jednej príležitosti-, že
jedna z najzjavnejších charakteristík
ducha Opus Dei je láska k slobode a k
pochopeniu.”[1] Pri čítaní a
rozjímaní nad týmito slovami
ďakujme Bohu. Zároveň sa snažme
pozrieť na to ako by každý z nás
mohol s Božou milosťou uplatniť tieto
slová vo svojom osobnom živote.
Vďaka tomu budeme taktiež lepšie
pripravený napomôcť tomu, aby viac
duší mohlo prísť k “slobode a sláve
božích detí” (Rim 8,2).

Vášeň pre slobodu a jej nárokovanie
zo strany ľudí a národov je pozitívny
znak našej doby. Uznať slobodu
každej ženy a každého muža



znamená uznať to, že sú ľudia: páni
nad svojím životom a zodpovednými
za svoje činy, z možnosťou a
zodpovední nad svojimi činmi s
možnosťou riadiť svoj život. Sloboda
síce nevedie vždy k tomu, že každý
dáva zo seba to najlepšie, no aj tak
nikdy nebudeme môcť zveličiť jej
dôležitosť, pretože ak by sme neboli
slobodní, nemohli by sme milovať.

Je ale škoda, že na mnohých
miestach existuje veľká neznalosť
toho, čo v skutočnosti znamená
sloboda. Často sa prezentuje ako
konečný cieľ pokroku iluzívna
sloboda bez hraníc, no zároveň nie
málokrát treba konštatovať, že je veľa
foriem utláčania a zdanlivých slobôd,
ktoré sú v skutočnosti zotročujúcimi
reťazami. Je to sloboda, ktorá sa skôr
či neskôr ukáže ako prázdna.
“Niektorí sa považujú za
slobodných,“ píše Svätý Otec „keď
kráčajú mimo Boha bez toho, aby si
uvedomili, že sú existencionálnymi



sirotami opustenými a bez domova,
kam by sa mohli vždy vrátiť.
Prestávajú byť pútnikmi a stávajú sa
blúdiacimi.”[2]

Povolaní k slobode

2. Boli sme “povolaní k slobode” (Gal
5,13). Samotné stvorenie je ukážka
božej slobody. Príbehy z knihy
Genesis ukazujú tvoriace lásku Boha,
jeho radosť z komunikácie jeho
dobroty a krásy svetu (pozri Gn 1,31),
a človeku jeho slobodu (pozri Gn 1,
26-29). Tým, že nás Boh povolal k
životu, spravil nás schopnými vybrať
si a milovať dobro a odpovedať
láskou na jeho Lásku. Naše
obmedzenia však spôsobujú, že sa
môžeme odvrátiť od Boha. “Je to
tajomstvo božej Múdrosti, keď stvoril
človeka na svoj obraz a podobu
(pozri Gn 1, 26) chcel podstúpiť veľké 
riziko ľudskej slobody.”[3]

Toto riziko, ktoré existovalo už od
začiatkov dejín skutočne viedlo k



odmietnutiu Božej Lásky kvôli
prvotnému hriechu. Tak sa oslabila
sila ľudskej slobody vedúcej k dobru
a vôľa sa stala čiastočne priklonenou
k hriechu. Osobné hriechy oslabujú
našu slobodu ešte viac, a preto
hriech vždy znamená vo väčšej alebo
menšej miere otroctvo (pozri Rim 6,
17.20). Napriek tomu však „človek
zostal slobodným.“[4] Aj keď „jeho
sloboda je vždy krehká”[5], stále je
základným dobrom každej ľudskej
bytosti a je potrebné ju ochraňovať.
Boh je prvý, čo ju rešpektuje a miluje,
pretože „nechce otrokov ale deti.”[6]

3. „Kde sa rozmnožil hriech, tam sa
ešte väčšmi rozhojnila milosť,” (Rim
5, 20). Vďaka milosti vyvstáva nová a
vyššia sloboda, ktorú nám vydobil
Kristus (pozri Gal 5,1). Pán nás
vyslobodzuje z hriechu
prostredníctvom jeho slov a diel:
všetky majú teraz vykupiteľskú
účinnosť. Preto „vo všetkých
tajomstvách našej katolíckej viery



vlaje oslava slobody.”[7] Často Vám
pripomínam to, aké je dôležité, aby
bol Kristus stredobodom nášho
života. Na to, aby sme objavili
najhlbší zmysel slobody, musíme
kontemplovať Ježiša. Prekvapuje nás
sloboda Boha, ktorý sa z čistej lásky
rozhodol ponížiť a zobrať na seba
telo ako to naše. Je to sloboda, ktorá
sa pred nami rozprestiera počas
celého jeho pobytu na zemi až po
obetu na Kríži: „Dávam svoj život, a
zasa si ho vezmem. Nik mi ho
neberie, ja ho dávam sám od
seba” (Jn 10, 17-18). V celých dejinách
ľudstva sa nevyskytol tak hlboko
slobodný čin ako obeta Pána na kríži.
On „sa odovzdáva smrti s plnou
slobodou Lásky.”[8]

Evanjelium svätého Jána opisuje
rozhovor Pána s niektorými, čo v
neho uverili. V Ježišových slovách sa
silne ozýva tento prísľub: „veritas
liberabit vos- pravda vás
vyslobodí” (Jn 8, 32). „Aká je to



pravda,“ spytoval sa svätý Josemária,
„Aká je tá nádherná pravda, ktorá v
našom živote začína a dovršuje cestu
slobody? Zhrniem vám to, s radosťou
a istotou vychádzajúcich zo vzťahu
medzi Bohom a jeho stvoreniami: je
to poznanie, že sme vyšli z Božích
rúk, že v nás našla zaľúbenie
Najsvätejšia Trojica, že sme deťmi
takého úžasného Otca. Prosím nášho
Pána, aby sme si to konečne
uvedomili a aby sme sa z toho
dennodenne radovali; potom
budeme konať ako slobodní ľudia.“[9]

4. Naše Božie detstvo spôsobuje že
naša sloboda sa môže zväčšovať s
celou silou, ktorú jej Boh dal.
Nebudeme slobodní ak sa vzdialime
z Otcovho domu ale ak objímeme
našu charakteristiku Božích detí.
„Kto sa nepovažuje za Božie dieťa,
nepozná svoju najintímnejšiu
pravdu”[10]: žije chrbtom sám k
sebe, v konflikte so sebou samým.
Aké oslobodzujúce je preto vedieť, že



Boh nás miluje, aké oslobodzujúce je
Božie odpustenie, ktoré nám
dovoľuje vrátiť sa k nám samým, do
nášho skutočného domova (pozri Lk
15, 17-24). Keď odpúšťame druhým,
takisto zakúšame toto oslobodenie.

Viera v Božiu lásku ku každej a ku
každému (pozri 1 Jn 4,16) nás vedie
odpovedať láskou. Môžeme milovať,
pretože On nás miloval ako prvý
(pozri 1 Jn 4,10). Vedomie, že
nekonečná Božia láska sa prejavuje
nielen pri počiatku našej existencie
ale v každom momente nášho života,
pretože je nám bližší ako my
sami[11], nás napĺňa istotou.
Vedomie, že Boh na nás čaká v každej
osobe (pozri Mt 25,40) a že sa chce
zároveň sprítomniť v životoch
druhých cez nás, nás vedie k tomu,
aby sme v priehrštiach odovzdávali
to, čo sme dostali. A počas nášho
života, dcéry a synovia moji, sme
dostali a naďalej dostávame veľa
lásky. Dať ju Bohu a druhým je čin



veľmi vlastný slobode. Láska 
realizuje slobodu, vykupuje ju:
spôsobuje, že sa stretáva so svojim
pôvodom a cieľom: s láskou Boha.
„Sloboda nadobúda svoj skutočný
zmysel, iba ak slúži pravde, ktorá
oslobodzuje, keď sa stravuje
hľadaním nekonečnej Božej Lásky,
uvoľňujúcej nás zo všetkých našich
závislostí.“[12]

Povedomie Božieho detstva preto
vedie k veľkej vnútornej slobode, k
hlbokej radosti a pokojnému
optimizmu plného nádeje: spe
gaudentes (Rim 12,12). Vedie nás
taktiež milovať svet, ktorý náš Otec
Boh stvoril dobrým, ako aj čeliť
životu s jasným vedomím toho, že je
možné robiť dobro, poraziť hriech a
priviesť svet k Bohu. Pápež František
to vyjadril v zamyslení o našej
Matke: „od Márie plnej milosti sa
učíme, že kresťanská sloboda je niečo
viac ako iba vyslobodenie z hriechu.
Je to sloboda, ktorá nám dovoľuje



vidieť pozemskú realitu s novým
duchovným svetlom. Je to sloboda,
vďaka ktorej môžeme milovať Boha a
našich bratov s čistým srdcom a žiť s
radostnou nádejou v príchod
Kristovho kráľovstva.“[13]

Sloboda ducha

5. Konať slobodne, bez akéhokoľvek
nátlaku je vlastné ľudskej dôstojnosti
a obzvlášť dôstojnosti dcér a synov
Božích. Zároveň je potrebné “posilniť
lásku k láske nie svojvoľnej ale
poľudštenej cez uznanie dobra, ktoré
ju predchádza“[14]: sloboda
zmierená s Bohom.

Chcel som sa preto zastaviť a
uvažovať nad dôležitosťou slobody
ducha. Nemám na mysli mylný
význam, ktorý toto vyjadrenie
niekedy nadobúda: konať podľa
vlastných rozmarov a s odporom
voči akémukoľvek pravidlu. V
skutočnosti je sloboda všetkých
ľudských bytostí materiálne



limitovaná prirodzenými
povinnosťami a nadobudnutými
záväzkami (rodinnými, pracovnými,
občianskymi atď). No vo všetkom
môžeme konať slobodne, ak konáme
z lásky: “Dilige et quod vis fac: Miluj a
rob, čo chceš.”[15] Táto schopnosť a
návyk jednať z lásky, v snahe robiť to
o čo nás Boh v každej situácii žiada,
je pravou slobodou ducha.

“Miluješ ma?” (Jn 21,17): kresťansky
život je slobodnou odpoveďou plnou
iniciatívy a ochoty na túto Pánovu
otázku. Preto “ Nie je nič
falošnejšieho, ako keď kladieme
slobodu do rozporu s odovzdanosťou,
pretože odovzdanosť vyvstáva práve
ako dôsledok slobody. Keď sa matka
obetuje z lásky k deťom, vybrala si a
v miere tejto lásky sa prejaví aj jej
sloboda. Ak je táto láska veľká,
sloboda bude plodná a dobro detí
bude pochádzať z nej, z tejto
požehnanej skutočnosti,
predpokladajúcej odovzdanosť — a



bude pochádzať z tej požehnanej
odovzdanosti, ktorá je vlastne
slobodou.“[16]

Z tohto pohľadu je jasné, že
podporovať slobodu každej osoby
neznamená poľavovať v
požiadavkách. Čím sme slobodnejší,
tým viac môžeme milovať. A láska
vyžaduje: “Všetko znáša, všetko verí,
všetko dúfa, všetko vydrží.” (1 Kor
13,7). Rast v láske však zároveň
znamená rast v slobode, byť čoraz
slobodnejší. Slovami svätého Tomáša
Akvinskeho: “quanto aliquis plus
habet de caritate plus habet de
libertate.”[17]Čím intenzívnejšia je
naša láska, tým sme slobodnejší.
Taktiež konáme so slobodou ducha,
keď sa nám niečo nechce spraviť
alebo to je pre nás obzvlášť ťažké, no
urobíme to z lásky, čiže nie preto, že
sa nám to páči ale preto, že chceme.
„Máme sa cítiť byť Božími deťmi a
túžiť plniť vôľu nášho Otca. Robiť veci
podľa Božieho priania: lebo sa nám



chce — čo je tým
najnadprirodzenejším
dôvodom.”[18]

6. Radosť je tiež jedným z prejavov
slobody ducha. “Čo sa týka ľudských
vecí,“ hovorí svätý Josemaría,
„chcem Vám zanechať ako dedičstvo
lásku k slobode a dobrej nálade.”[19]
Sú to dve veci, ktoré sa zdajú byť
veľmi odlišné ale sú spojené, pretože
vedomie toho, že sme slobodní, aby
sme milovali, nás vedie k tomu že
zakúšame v duši radosť a s ňou
dobrú náladu: je to pohľad na svet,
ktorý ide ďalej ako jednoduchej
prirodzenosti dovoľuje vidieť
pozitívnu, či dokonca niekedy
zábavnú, stránku vecí a situácii. Ako
hovorí Svätý Otec František, On “je
pôvodcom radosti, je stvoriteľom
radosti. A táto radosť v Duchu nám
dáva skutočnú kresťanskú slobodu.
Bez radosti nemôžeme byť my,
kresťania, slobodní: staneme sa
otrokmi nášho smútku.”[20]



Táto radosť ma zaplaviť cely nás
život. Boh chce, aby sme boli
spokojní. Keď sa Ježiš prihovára
apoštolom, prihovára sa aj k nám:
„aby vo vás bola moja radosť a aby
vaša radosť bola úplná.” (Jn 15,11).
Preto môžeme plniť s radosťou aj
povinnosti, ktoré sa nám môžu zdať
nepríjemné. Ako hovorí svätý
Josemaría “nie je správne myslieť si,
že s radosťou môžeme robiť iba
prácu, ktorá sa nám páči.”[21] S
radosťou a nie s nechuťou sa dá robiť
aj to, čo nás stojí a čo sa nám nepáči,
ak sa to robí s láskou a teda
slobodne. 28. apríla 1963, keď svätý
Josemaría nahlas rozjímal, takto
vysvetlil osvietenie ktoré dostal v
ďalekom roku 1931: “Dal si mi Pane
pochopiť, že mať kríž znamená nájsť
šťastie a radosť. A dôvod, vidím to
jasnejšie ako kedykoľvek predtým, je
tento: mať kríž znamená zjednotiť sa
s Kristom, byť Kristom, a preto byť
Božím dieťaťom.“[22]



7. Celý Boží zákon a všetko to, čo je
Božia vôľa pre každého jedného, nie
je zákon, ktorý utláča slobodu;
naopak, je lex perfecta libertatis
(pozri St 1,25): dokonalý zákon
slobody ako samotné evanjelium,
pretože je celý zahrnutý v zákone
lásky a nie ako vonkajšie pravidlo,
prikazujúce milovať ale ako
vnútorná milosť, ktorá dáva silu
milovať. “Pondus meum amor meus”:
moja láska je moja záťaž, hovoril
svätý Augustín.[23] Nemyslel tým
evidentný fakt, že milovať nie je vždy
jednoduché ale to, že láska, ktorú
máme v srdci je to, čo nami hýbe, čo
nás vedie. „Eo feror, quocumque
feror“, kamkoľvek idem, vedie ma
láska.[24] Zamyslime sa nad tým, či
aj nás láska vedie všade tam, kam
ideme.

Kto nechá, aby sa Božia láska
zmocnila jeho srdca, osobne zakúsi,
že “ sloboda a odovzdanosť si
neprotirečia; naopak, vzájomne sa



podopierajú. Sloboda sa môže
odovzdať iba z lásky, iný dôvod jej
odovzdania jednoducho nechápem.
Nie je to iba viac či menej výstižná
slovná hračka: pri dobrovoľnom
odovzdávaní sa v každom okamihu
obnovuje sloboda lásku a obnoviť sa
znamená byť stále mladý, veľkorysý,
schopný veľkých ideálov i veľkých
obetí.”[25] Poslušnosť voči Bohu tak
nie je iba slobodným činom ale
zároveň činom, ktorý oslobodzuje.

“Ja mám jesť pokrm, ktorý vy
nepoznáte”, hovorí Ježiš svojim
učeníkom: „Mojím pokrmom je plniť
vôľu toho, ktorý ma poslal a dokonať
jeho dielo” (Jn 4, 32-34). Ježišovým
pokrmom je poslúchať Otca: to mu
dodáva silu. A tak je to aj s nami: ako
vysvetľoval svätý Ján Pavol II, byť
Ježišovým učeníkom spočíva v
“priľnutí k samej osobe Ježiša, zdieľať
jeho život a osud, dobrovoľne sa
zúčastniť na jeho dobrovoľnej
poslušnosti voči otcovej vôli”.[26]



Benedikt XVI prehlbuje v tomto
intímnom vzťahu medzi slobodou a
odovzdanosťou: “práve touto svojou
poslušnosťou Otcovi Ježiš realizuje
vlastnú slobodu ako vedomú voľbu,
ktorá je motivovaná láskou. Kto je
slobodnejší ako On, čo je všemocný?
Ale nežil svoju slobodu ako svojvôľu
alebo nadvládu. Žil ju ako službu.
Týmto spôsobom “naplnil” obsahom
slobodu, ktorá by inak bola iba
“prázdnou” možnosťou niečo urobiť
alebo neurobiť. Sloboda tak ako
samotný život človeka získava
zmysel v láske. (...) Kresťanská
sloboda preto v žiadnom prípade nie
je svojvoľnosť; je nasledovaním
Krista v sebadarovaní seba samého
až na obetu na Kríži. Môže sa to zdať
paradox ale Pán zažil vrchol svojej
slobody na kríži ako vrchol lásky.
Keď na Kalvárii kričali “ak si Boží
Syn, zíď z kríža,” preukázal svoju
slobodu Syna práve tým, že zostal na
popravisku, aby do hĺbky splnil
milosrdnú vôľu Otca.”[27]



“Zvádzal si ma, Pane, nuž dal som sa
zviesť, uchopil si ma a premohol” (Jer
20,7). Akú hĺbku citov zachytáva táto
modlitba proroka Jeremiáša! Vnímať
vlastné povolanie ako Boží dar a nie
ako jednoduchý zhluk povinnosti, aj
keď trpíme, je taktiež prejavom
slobody ducha. Aké oslobodzujúce je
vedieť, že Boh nás má rád takých, aký
sme a v prvom rade nás volá, aby
sme sa ním nechali milovať.

8. Sloboda ducha znamená tiež nebyť
spútaný neexistujúcimi
povinnosťami; vedieť sa vzdať vecí,
ktoré závisia na našej slobodnej a
osobnej iniciatíve Ako nám už pred
dvadsiatimi rokmi napísal don
Javier, “samozrejme že sú skutky,
ktoré sú potrebné, a činnosti, ktoré
nimi vo svojej konkrétnej
materiálnosti nie sú. V oboch
prípadoch však máme hľadať
slobodné a zodpovedné plnenie
najvyššieho prikázania lásky k Bohu:



tak budeme slobodní a poslušní v
každej chvíli.“[28]

V Diele musíme vždy zachovať
atmosféru dôvery a slobody, ktorá
uľahčí prejaviť poverenej osobe, to čo
nás trápi, porozprávať sa o tom,
čomu nerozumieme alebo o tom čo
by sa podľa nás mohlo zlepšiť. Táto
atmosféra dôvery sa taktiež živí cez
lojálnosť a trpezlivosť, ktoré sú
potrebné na to, aby sme mali
pochopenie pre ľudské
nedokonalosti, ťažké situácie a
podobne. Toto je prístup dobrého
syna, ktorý pri používaní svojej
slobody ochraňuje dobrá, ktoré sú
dôležitejšie ako jeho vlastný názor, aj
keď je presvedčený o tom, že má
pravdu: dobrá ako jednota a rodinný
pokoj sú neoceniteľné. Naopak, „keď
náš naše názory oddeľujú od
druhých a prispievajú k tomu, že
narušujeme jednotu a svornosť so
svojimi bratmi, je to jasný znak toho,



že nekonáme podľa Pánovho
ducha.“[29]

9. Aj keď nám niekedy niektoré
situácie môžu spôsobovať utrpenie,
Boh ich často využíva na to aby sme
sa zjednotili s Ježišom. Ako hovorí
list Hebrejom, On sa “z toho, čo
vytrpel, naučil poslušnosti” (Heb 5,8)
a priniesol tak “večnú spásu pre
všetkých, ktorí ho poslúchajú” (Heb
5,9): priniesol nám slobodu Božích
deti. Prijať ľudské obmedzenia, ktoré
všetci máme bez toho, aby sme sa
vzdali boja o ich prekonanie v rámci
našich možnosti je tiež prejav a zdroj
slobody ducha. Spomeňte si naopak
na smutný prístup staršieho syna z
podobenstva. (Lk 15, 25-30): ako
vykričí otcovi toľko veci, ktoré so
zatrpknutosťou uchovával v duši a
ako nie je ani schopný pridať sa k
rodinnej radosti. Jeho sloboda sa
postupne stávala malou a
egoistickou, neschopnou milovať a
rozumieť tomu, že “všetko moje je



tvoje” (Lk 15, 31). Býval vo svojom
dome, no nebol slobodný, pretože
jeho srdce bolo preč.

Aký krásny je naopak príbeh Moabky
Rút, v ktorom sloboda a odovzdanie
sa vychádzajú z hlbokého zmyslu pre
rodinnú príslušnosť. Je dojemné
vidieť ako táto žena odpovedá na
naliehanie svojej svokry, ktorá ju
pobádala prerobiť svoj život podľa
seba: “Nenaliehaj na mňa, aby som ťa
opustila a odvrátila sa od teba: lebo
kde pôjdeš ty, pôjdem i ja, kde sa
zdržíš, zdržím sa aj ja: tvoj národ sa
stane mojím národom a tvoj Boh
bude mojím Bohom. Kde ty zomrieš,
tam zomriem i ja a tam budem aj
pochovaná.” (Rút 1,16-17).

Pri pohľade na Pannu Máriu je ešte
jasnejšie ako sa sloboda vyvíja vo
vernú odovzdanosť. “ Zamyslime sa
teraz nad vznešenou chvíľou, keď
archanjel Gabriel zvestuje Panne
Márii rozhodnutie Najvyššieho. Naša



Matka počúva a pýta sa, aby lepšie
porozumela tomu, čo od nej Pán
žiada; a potom nasleduje jej
rozhodná odpoveď: fiat (Lk 1, 38) —
nech sa mi stane podľa tvojho slova
— ovocie tej najvyššej slobody:
slobody rozhodnúť sa pre Boha.“[30]

Formovať a viesť slobodných ľudí

10. Vo formácii má veľmi dôležitú
rolu osobné duchovné vedenie, ktoré
sa musí vždy rozvíjať v atmosfére
slobody a byť orientované na
formovanie osôb, ktoré sa cítia
“slobodné ako vtáky”[31]. V tejto
línii, svätý Josemaría píše, mysliac na
tých, ktorý vedú duchovné vedenie
svojich bratov, že “autorita
duchovného vodcu nie je moc.
Nechajte vždy veľkú slobodu ducha
dušiam. Myslite na to, čo som vám
toľkokrát povedal: pretože sa mi chce,
sa mi zdá najnadprirodzenejší dôvod
zo všetkých. Funkcia duchovného
vodcu je pomôcť duši, aby chcela – 



aby sa jej chcelo- plniť Božiu vôľu.
Nerozkazujte, raďte.”[32] Rady v
duchovnom vedení majú podporovať
pôsobenie Ducha Svätého v každej
duši a pomôcť jej postaviť sa s
osobnou slobodou a zodpovednosťou
pred Boha a k vlastným
povinnostiam, pretože, „Boh sa pri
tvorení duší neopakuje. Každý je
taký aký je a ku každému treba
pristupovať podľa toho, ako ho Boh
stvoril a ako ho vedie.“[33]

K rade sa zvyčajne môže pripojiť aj
láskavé povzbudenie, ktoré
pomáha veriť, že vždy sa oplatí
snažiť obyť verní z lásky, zo
slobodného rozhodnutia. V
duchovnom vedení je možné
niekedy tiež dať, samozrejme, že
vždy s láskou a taktom, „dôraznejší
pokyn“, na pripomenutie nejakej
povinnosti. Tam, kde je dôvera sa
môže takto hovoriť, a ten kto je
napomínaný, je za to vďačný,
pretože v takomto geste



rozpoznáva pevnosť a láskavosť
staršieho súrodenca.

11. Celoživotná formácia sa do
značnej miery snaží rozširovať
obzory bez zanedbania jej
nevyhnutnej náročnosti. AK by sme
sa obmedzili iba na vyžadovanie,
videli by sme nakoniec iba to, čo
nedokážeme, naše nedostatky a
obmedzenia a zabudli by sme na to
najdôležitejšie: lásku Boha k nám.

V tejto súvislosti si pripomeňme ako
nás svätý Josemaría učil, že „v Diele
sme všetci priatelia slobody, a to aj
vo vnútornom živote: neviažeme sa
na schémy ani metódy (…). V
duchovnom živote je a musí byť
veľká miera sebaurčenia.“[34]
Úprimnosť v duchovnom vedení,
ktorá nám pomáha slobodne otvoriť
dušu a prijať rady, nás podnecuje aj k
osobnej iniciatíve, k slobodnému
navrhovaniu oblastí pre náš



vnútorný boj o čoraz väčšie
ztotožnenie sa s Kristom.

Formáciou tak nevzniká uniformita,
ale jednota. Svätý Josemaría obrazne
hovoril, že v Diele “je možné kráčať
mnohými spôsobmi. Je možné kráčať
po pravej strane, po ľavej,
cikcakovito, ísť pešo alebo na koni. Je
stotisíc spôsobov ako ísť po Božej
ceste: v závislosti na okolnostiach
bude pre každého povinnosťou riadiť
sa nejakým z týchto postupov,
pretože mu to tak bude diktovať
svedomie. Jediná dôležitá vec je
nezísť z cesty.“[35] Duch Diela, tak
ako Evanjelia, neprekrýva našu
osobnosť ale ju oživuje: je to
semiačko, ktoré má rásť v zemi
každého z nás.

12. Vo formácii je tiež dôležité
vyhýbať sa tomu, aby nadmerná
túžba po istote a ochrane
neochromila dušu, neumenšila ju.
„Tí, čo našli Krista, sa nemôžu



uzavrieť do svojho okruhu: bolo by
smutné takéto obmedzovanie sa!
Musia sa otvoriť ako vejár, aby sa
dostali ku všetkým dušiam.“[36] Aké
dôležité je preto naučiť sa žiť bez
strachu z pochybenia z
nepriateľského prostredia, z toho, že
nesplníme očakávania, ale naopak žiť
s nadprirodzeným pohľadom,
rozvahou a odhodlaním začleniť sa
do vlastného spoločenského a
pracovného prostredia.

Preto sa láska k slobode prejavuje aj
v spontánnosti a iniciatíve v
apoštoláte, ktoré sa zlaďujú s
konkrétnymi apoštolskými úlohami.
Je dôležité mať vždy na vedomí, „náš
apoštolát je predovšetkým osobný
apoštolát.“[37] To isté platí aj pre
podporovanie aktivít riaditeľmi.
„Nikdy vás nechcem zviazať, naopak,
snažím sa aby ste konali s veľkou
slobodou. Vo vašej apoštolskej
činnosti musíte mať v rámci širokého
poľa možností, ktoré ponúka náš



Duch, iniciatívu, aby ste na každom
mieste, v každom prostredí a v
každom čase našli aktivity, ktoré sa
najlepšie prispôsobia
okolnostiam.“[38]

13. Ďalší dôležitý prejav lásky k
slobode sa sprítomňuje v pastorácii,
ktorá prináleží prelátovi a jeho
vikárom s pomocou príslušných rád.
Zamyslime sa s vďačnosťou nad
slovami svätého Josemaríu:
„Formácia a riadenie sa v Diele v
dôsledku tohto ducha slobody
zakladajú na dôvere (...). Nič sa
nedosiahne vládou založenou na
nedôvere. Naopak riadiť a formovať
duše s úctou, rozvíjať v nich
skutočnú svätú slobodu Božích detí,
naučiť ich zachádzať s vlastnou
slobodou prináša plody. Formovať a
riadiť znamená milovať.“[39]

Riadiť duše s úctou znamená v
prvom rade rešpektovať vnútornú
povahu ich svedomia a nemýliť si



riadenie s duchovným vedením. V
druhom rade táto úcta vedie k
rozlišovaniu medzi tým, čo je príkaz
a čo iba výzva, rada či návrh. A v
treťom rade pri riadení je dôležité
natoľko dôverovať druhým, že sa
bude vždy v rámci možností brať do
úvahy názor zainteresovaných osôb.
Ľudia, ktorí riadia, takýmto postojom
a ochotou počúvať krásnym
spôsobom dokazujú, že Dielo je
rodina.

Taktiež máme cennú skúsenosť s
tým, že v Opus Dei vládne v
ekonomických, politických,
teologických a iných otázkach, ktoré
sú vecou osobného názoru, úplná
sloboda. „O tom čo nie je dané
vierou, si každý myslí čo chce a
taktiež koná s úplnou slobodou a
osobnou zodpovednosťou.
Pluralizmus, ktorý logicky a
sociologicky z tohto vyplýva nie je
pre Dielo žiadny problém: naopak,
tento pluralizmus je prejavom



dobrého ducha.“[40] Tento
pluralizmus musí byť milovaný a
podporovaný, aj keď možno pre
niekoho môže byť niekedy táto
rozmanitosť ťažká. Kto miluje
slobodu dokáže rozoznať čo je dobré
a pozitívne na tom, čo si myslia a
robia druhí.

Čo sa týka spôsobu riadenia, svätý
Josemaría ustanovil a vždy silne
pripomínal silu kolegiality, ktorá je
ďalším prejavom toho ducha slobody,
ktorý impregnuje život v Opus Dei:
„nespočetne veľakrát som už povedal
a budem to opakovať znova a znova
po celý môj život, že v Diele
vyžadujem na všetkých úrovniach
kolegiálnu vládu, aby sa nespadlo do
tyranie. Je to prejav obozretnosti,
pretože cez kolegiálne riadenie je
možné ľahšie preštudovať rôzne
záležitosti, lepšie opraviť chyby,
zdokonaľujú sa s väčšou účinnosťou
už dobre fungujúce apoštolské
práce.“[41]



Kolegiálnosť nie je iba metóda alebo
systém fungovania pre prijímanie
rozhodnutí, je to predovšetkým duch,
zakorenený v presvedčení, že všetci
môžeme a potrebujeme prijať od
druhých svetlá, údaje atď, ktoré nám
pomôžu zlepšiť či zmeniť náš názor.
Toto so sebou zároveň prináša
rešpekt, či dokonca pozitívnu emóciu
voči slobode ostatných, aby tak mohli
bez problémov vyjadriť svoj pohľad
na vec.

Rešpekt a obrana slobody v apoštoláte

14. Apoštolát na svoj pôvod v
úprimnej túžbe uľahčiť druhým
stretnutie s Ježišom Kristom a mať s
ním intímny vzťah. „Náš prístup k
dušiam sa dá zhrnúť v tejto vete
apoštola: cartias mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu! (1 Kor 16,14):
Nech sa všetko medzi vami deje v
láske. Prostredníctvom lásky budete
rozsievačmi pokoja a radosti vo
svete, budete milovať a obraňovať



osobnú slobodu duší; slobodu, ktorú
Kristus rešpektuje a ktorú nám
vydobil. (pozri Gal 4, 31).“[42]

Milujeme slobodu a to v prvom rade
osôb, ktorým sa snažíme pomôcť
priblížiť sa k Pánovi cez apoštolát
priateľstva a dôvery, ktorý nás svätý
Josemária pozýva uskutočňovať
svedectvom a slovom. „Ani v
apoštoloskej činnosti, lepšie
povedané: hlavne v apoštolskej
činnosti, nechceme, aby ani najmenší
náznak nátlaku. Boh chce, aby sa mu
slúžilo slobodne, a preto by nebol
správny apoštolát, ktorý by
nerešpektoval slobodu svedomí.“[43]

Skutočné priateľstvo zahŕňa
úprimnú vzájomnú lásku, ktorá je
naozajstnou ochrankyňou slobody a
vzájomnej intimity. Apoštolát
neplynie ako nejaký doplnok k
priateľstvu, pretože, ako som Vám
napísal- „nerobíme apoštolát, sme
apoštoli!“[44]: samotné priateľstvo je



apoštolát, samotné priateľstvo je
dialóg, v ktorom dávame a
prijímame svetlo, v ktorom vznikajú
projekty vo vzájomnom otváraní
horizontov, v ktorom sa radujeme z
dobrého a sme si oporou v
ťažkostiach, v ktorom sa máme
dobre, pretože Boh chce, aby sme
boli spokojní.

15. Ako viete, prozelitizmus chápaný
vo svojom pôvodnom zmysle je
pozitívna skutočnosť, ktorá sa rovná
misionárskej činnosti rozširovania
Evanjelia[45]. Tak to vždy chápal
svätý Josemária, a nie v negatívnom
zmysle, ktorý toto slovo postupne v
poslednom čase nadobudlo. Je však
potrebné mať na pamäti, že aj keď by
sme si priali, aby to bolo inak, slová
niekedy nadobúdajú odlišné
významy ako mali na začiatku. Preto
je potrebné odhadnúť podľa
kontextu, či je vhodné toto slovo
použiť, pretože niekedy vaši



poslucháči môžu porozumieť niečo
iné ako to, čo ste chceli povedať.

Rešpekt a obrana slobody všetkých
sa prejavuje taktiež, a hlavne vtedy,
keď niekomu navrhujeme, aby zvážil,
či ho Boh nevolá do Diela. Má mať
slobodu, aby sa mohol poradiť s kým
chce a predovšetkým aby mohol
rozoznal vlastné povolanie následne
sa rozhodnúť. Svätý Josemaría pri
výklade rezolútnych slov evanjelia, 
compelle intrare – donúť vojsť
všetkých (Lk 14,32)- píše: „Keďže
hlavnou charakteristikou nášho
ducha je rešpekt voči slobode
všetkých, compelle intrare, ktoré
musíte žiť v prozelitizme, nie je
materiálnym tlačením, ale hojnosťou
svetla a doktríny; duchovnou
pohnútkou vychádzajúcou z vašej
modlitby a vašej práce, ktoré sú
autentickým svedectvom doktríny,
prinášaním obetí ako úsmev, ktorý
vám prichádza na ústa, pretože ste
Božie deti: detstvo, ktoré vás napĺňa



pokojnou radosťou, aj keď vo vašom
živote niekedy nechýbajú
protivenstvá, ktorú iní vidia a
závidia. Pridajte k tomuto všetkému
váš šarm a priateľskosť a máme
obsah toho compelle intrare“[46]. Je
teda jasné, že Dielo rastie a musí
vždy rásť v slobodnej atmosfére, a že
má smelo a prirodzene dávať
svedectvo o tom, aké krásne je žiť s
Bohom.

* * *

16. Veritas liberabir vos (Jn 8,32).
Všetky prísľuby oslobodenia, ktoré sa
počas storočí objavili sú pravdivé
podľa toho v akej miere sa živia z
Pravdy o Bohu a človeku, z Pravdy,
ktorá je Osobou: Ježišom, Cestou,
Pravdou a Životom (pozri Jn 14, 6).
„Aj dnes po dvetisíc rokoch sa nám
Kristus zjavuje ako Ten, čo človeku
prináša slobodu postavenú na
pravde, ako Ten, čo vyslobodzuje
človeka z toho, čo obmedzuje,



zmenšuje a takmer ničí jeho slobodu
v samotných koreňoch, v duši
človeka, v jeho srdci, v jeho
svedomí.“[47]

Boh nám dal slobodu navždy: tento
dar, ako láska, „nikdy neprestáva“ (1
Kor 13, 8): pretrváva v nebi. Naša
cesta tam je predsa cestou k slobode
slávy Božích detí.; in libertate gloriae
filiorum Dei (Rim 8, 21). V nebi
sloboda nielenže nezmizne ale
dosiahne svoju plnosť: prijatie Božej
Lásky. „V nebi ťa očakáva nesmierna
Láska: bez zrady a klamu, všetka
láska, krása, veľkosť, poznanie! A bez
prejedenia ťa nasycuje a nikdy
nenasýti.“[48] Ak s Božou pomocou
zostaneme verní, budeme v nebi
úplne slobodní, pretože budeme mať
plnosť lásky.

So všetkou láskou Vás žehná

Váš Otec



Rím, 9. januára 2018, výročie
narodenia svätého Josemaríu

[1] Svätý Josemaría, List 31-V-1954, č.
22.

[2] František, Ap. exh. Evangelii
gaudium , 24-XI-2013, č. 170.

[3] Svätý Josemaría, List 24-X-1965, č.
3.

[4] Benedikt XVI., Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, č. 24.

[5] Tamtiež

[6] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom , č.
25.

[7] Svätý Josemaría, Boží priatelia , č.
25.

[8] Svätý Josemaría, Krížová cesta , X.
zastavenie.



[9] Boží priatelia , č 26.

[10] Tamtiež

[11] Pozri Sv. Augustín, Vyznania, III,
6, 11

[12] Boží priatelia, 27

[13] František, Homília, 15-VIII-2014.

[14] Benedikt XVI., enc. Caritas in
veritate , 29-VI-2009, č. 68.

[15] Svätý Augustin, In Epist . Ioan.
ad Parthos, VII, 8.

[16] Boží priatelia, 30

[17] Svätý Tomáš, In III Sent., d. 29, q.
un., a. 8, qla. 3 s. c. 1.

[18] Ísť s Kristom, 17

[19] Svätý Josemaría, List 31-V-1954,
č. 22.

[20] František, Homília, 31-V-2013.



[21] Svätý Josemaría, List 29-XII-1947,
č. 106.

[22] Svätý Josemaría, poznámka z
rozjímania, 28-IV-1963.

[23] Svätý Augustín, Vyznania, XIII, 9,
10.

[24] Tamtiež

[25] Boží priatelia, 31

[26] Svätý Ján Pavol II., enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, č. 19.

[27] Benedikt XVI., Príhovor pri Anjel
Pána , 14-II-1997, č. 15.

[28] Javier Echevarría, Pastiersky
list , 14-II-1997, č. 15.

[29] Ísť s Kristom , č. 17.

[30] Boží priatelia , č. 25

[31] Svätý Josemaría, List 14-IX-1951,
č. 38.



[32] Svätý Josemaría, List 8-VIII-1956,
č. 38.

[33] Tamtiež

[34] Svätý Josemaría, List 29-IX-1957,
č. 70.

[35] Svätý Josemaría, List 2-II-1945, č.
19.

[36] Brázda 193

[37] Svätý Josemaría, List 2-X-1939, č.
10.

[38] Svätý Josemaría, List 24-X-1942,
č. 46.

[39] Svätý Josemaría, List 6-V-1945, č.
39.

[40] Svätý Josemaría, Rozhovory, č.
98.

[41] Svätý Josemaría, List 24-XII-1951,
č. 5.



[42] Svätý Josemaría, List 16-
VII-1933, č. 3.

[43] Svätý Josemaría, List 9-I-1932, č.
66.

[44] Pastiersky list , 14-II-2017, č. 9.

[45] Porovnaj Kongregácia pre náuku
viery, Doktrinálna poznámka k
niektorým aspektom evanjelizácie, 3-
XII-2007, č. 12 a pozn. 49.

[46] Svätý Josemaría, List 24-X-1942,
č. 9.

[47] Svätý Ján Pavol II., enc. 
Redemptor hominis , 4-III-1979, č. 12.

[48] Vyhňa, 995

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/list-prelata-9-januara-2018/

(20.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/list-prelata-9-januara-2018/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-prelata-9-januara-2018/

	List preláta (9. januára 2018) | Sloboda

