opusdei.org

List prelata (9.
januara 2018) |
Sloboda

,»,V Iudskej sfére,“ povedal svaty
Josemaria, ,chcem vam nechat
ako dediCstvo moju lasku k
slobode a dobry humor.“ Prelat
ponuka svoje uvahy o vyzname
krestanskej slobody.

31.01.2018

Milovani, nech JeziS ochranuje moje
dcéry a mojich synov.

1. V priebehu poslednych mesiacov,
nasledujuc inStrukcie z Generalneho



Kongresu, som sa Casto zmienoval o
slobode. Na tychto strankach teraz
tuzim pripomenut niektoré aspekty
tohto velkého Bozieho daru,
nasledujuc ucenie svatého
Josemariu, ktory bol pocas celého
svojho zZivota zamilovany do slobody.
“Neunavi ma opakovat, deti moje -
napisal pri jednej prilezitosti-, Ze
jedna z najzjavnejSich charakteristik
ducha Opus Deli je laska k slobode a k
pochopeniu.”[1] Pri ¢itani a
rozjimani nad tymito slovami
dakujme Bohu. Zaroven sa snazme
pozriet na to ako by kazdy z nas
mohol s BoZou milostou uplatnit tieto
slova vo svojom osobnom Zivote.
Vdaka tomu budeme taktieZ lepSie
pripraveny napomoct tomu, aby viac
dusi mohlo prist k “slobode a slave
bozich deti” (Rim 8,2).

Vasen pre slobodu a jej narokovanie
zo strany ludi a narodov je pozitivny
znak naSej doby. Uznat slobodu
kazdej Zeny a kazdého muza



znamend uznat to, Ze su ludia: pani
nad svojim Zivotom a zodpovednymi
za svoje Ciny, z moznostou a
zodpovedni nad svojimi ¢inmi s
moznostou riadit svoj Zivot. Sloboda
sice nevedie vZdy k tomu, Ze kazdy
dava zo seba to najlepsie, no aj tak
nikdy nebudeme moct zveliCit jej
dolezitost, pretoze ak by sme neboli
slobodni, nemohli by sme milovat.

Je ale Skoda, Ze na mnohych
miestach existuje velka neznalost
toho, ¢o v skutoCnosti znamena
sloboda. Casto sa prezentuje ako
konecny ciel pokroku iluzivna
sloboda bez hranic, no zaroven nie
malokrat treba konStatovat, Ze je vela
foriem utlac¢ania a zdanlivych slobéd,
ktoré su v skutocCnosti zotro¢ujucimi
retazami. Je to sloboda, ktora sa skor
Ci neskor ukaze ako prazdna.
“Niektori sa povazuju za
slobodnych,“ piSe Svaty Otec , ked
kracaju mimo Boha bez toho, aby si
uvedomili, Ze su existencionalnymi



sirotami opustenymi a bez domova,
kam by sa mohli vzdy vratit.
Prestavaju byt putnikmi a stavaju sa
bludiacimi.”[2]

Povolani k slobode

2. Boli sme “povolani k slobode” (Gal
5,13). Samotneé stvorenie je ukazka
bozej slobody. Pribehy z knihy
Genesis ukazuju tvoriace lasku Boha,
jeho radost z komunikacie jeho
dobroty a krasy svetu (pozri Gn 1,31),
a Cloveku jeho slobodu (pozri Gn 1,
26-29). Tym, Ze nas Boh povolal k
Zivotu, spravil nas schopnymi vybrat
si a milovat dobro a odpovedat
laskou na jeho Lasku. Nase
obmedzenia vSak spésobuju, Ze sa
moZeme odvratit od Boha. “Je to
tajomstvo bozej Mudrosti, ked stvoril
Cloveka na svoj obraz a podobu
(pozri Gn 1, 26) chcel podstupit velké
riziko ludskej slobody.”[3]

Toto riziko, ktoré existovalo uz od
zacCiatkov dejin skutocne viedlo k



odmietnutiu Bozej Lasky kvoli
prvotnému hriechu. Tak sa oslabila
sila Tudskej slobody veducej k dobru
a vOla sa stala CiastoCne priklonenou
k hriechu. Osobné hriechy oslabuju
nasu slobodu este viac, a preto
hriech vzdy znamena vo vacsej alebo
mensej miere otroctvo (pozri Rim 6,
17.20). Napriek tomu vsak ,,Clovek
zostal slobodnym.“[4] Aj ked ,,jeho
sloboda je vzdy krehka”[5], stale je
zakladnym dobrom kazdej Iudskej
bytosti a je potrebné ju ochranovat.
Boh je prvy, o ju reSpektuje a miluje,
pretoZe ,nechce otrokov ale deti.”[6]

3., Kde sa rozmnoZil hriech, tam sa
eSte vacSmi rozhojnila milost,” (Rim
5, 20). Vdaka milosti vyvstava nova a
vyssia sloboda, ktoru ndm vydobil
Kristus (pozri Gal 5,1). Pan nas
vyslobodzuje z hriechu
prostrednictvom jeho slov a diel:
vSetky maju teraz vykupitelsku
ucinnost. Preto ,,vo vSetkych
tajomstvach naSej katolickej viery



vlaje oslava slobody.”[7] Casto Vam
pripominam to, aké je délezité, aby
bol Kristus stredobodom nasho
Zivota. Na to, aby sme objavili
najhlbsi zmysel slobody, musime
kontemplovat JeziSa. Prekvapuje nas
sloboda Boha, ktory sa z Cistej lasky
rozhodol ponizit a zobrat na seba
telo ako to nase. Je to sloboda, ktora
sa pred nami rozprestiera pocas
celého jeho pobytu na zemi az po
obetu na Krizi: ,Davam svoj Zivot, a
zasa si ho vezmem. Nik mi ho
neberie, ja ho ddvam sam od

seba” (Jn 10, 17-18). V celych dejinach
ludstva sa nevyskytol tak hlboko
slobodny ¢in ako obeta Pana na krizi.
On ,,sa odovzdava smrti s plnou
slobodou Lasky.”[8]

Evanjelium svatého Jana opisuje
rozhovor Pana s niektorymi, ¢o v
neho uverili. V JeZiSovych slovach sa
silne ozyva tento prislub: ,veritas
liberabit vos- pravda vas

vyslobodi” (Jn 8, 32). ,,Aka je to



pravda,” spytoval sa svaty Josemaria,
»Aka je td nddherna pravda, ktora v
nasom Zzivote zacina a dovrsSuje cestu
slobody? Zhrniem vam to, s radostou
a istotou vychadzajucich zo vztahu
medzi Bohom a jeho stvoreniami: je
to poznanie, Ze sme vysli z Bozich
ruk, Ze v nas nasla zalubenie
NajsvatejSia Trojica, Ze sme detmi
takého uzasného Otca. Prosim nasho
Pana, aby sme si to konecne
uvedomili a aby sme sa z toho
dennodenne radovali; potom
budeme konat ako slobodni Iudia.“[9]

4. NaSe Bozie detstvo spOsobuje Ze
nasa sloboda sa mo6ze zvacsSovat s
celou silou, ktoru jej Boh dal.
Nebudeme slobodni ak sa vzdialime
z Otcovho domu ale ak objimeme
nasu charakteristiku BoZich deti.
,Kto sa nepovaZzuje za BoZie dieta,
nepozna svoju najintimnejsiu
pravdu”[10]: Zije chrbtom sam k
sebe, v konflikte so sebou samym.
Aké oslobodzujuce je preto vediet, Ze



Boh nés miluje, aké oslobodzujuce je
BoZie odpustenie, ktoré nam
dovoluje vratit sa k ndm samym, do
nasho skuto¢ného domova (pozri Lk
15, 17-24). Ked odpustame druhym,
takisto zakuSame toto oslobodenie.

Viera v BozZiu lasku ku kazdej a ku
kazdému (pozri 1 Jn 4,16) nas vedie
odpovedat laskou. MoZeme milovat,
pretoze On nas miloval ako prvy
(pozri 1 Jn 4,10). Vedomie, Ze
nekonecna Bozia laska sa prejavuje
nielen pri pociatku naSej existencie
ale v kaZzdom momente nasho Zivota,
pretoZe je nam blizsi ako my
sami[11], n4s napina istotou.
Vedomie, Ze Boh na nas caka v kazdej
osobe (pozri Mt 25,40) a Ze sa chce
zaroven spritomnit v Zivotoch
druhych cez nas, nas vedie k tomu,
aby sme v priehrstiach odovzdavali
to, Co sme dostali. A pocas nasho
Zivota, dcéry a synovia moji, sme
dostali a nadalej dostavame vela
lasky. Dat ju Bohu a druhym je ¢in



velmi vlastny slobode. Laska
realizuje slobodu, vykupuje ju:
sposobuje, Ze sa stretdva so svojim
pbévodom a cielom: s laskou Boha.
»Sloboda nadobuda svoj skutocny
zmysel, iba ak sluzi pravde, ktora
oslobodzuje, ked sa stravuje
hladanim nekonecnej BoZej Lasky,
uvolnujucej nas zo vSetkych nasich
zavislosti.“[12]

Povedomie Bozieho detstva preto
vedie k velkej vnutornej slobode, k
hlbokej radosti a pokojnému
optimizmu plného nadeje: spe
gaudentes (Rim 12,12). Vedie nas
taktieZ milovat svet, ktory nas Otec
Boh stvoril dobrym, ako aj Celit
Zivotu s jasnym vedomim toho, Ze je
mozné robit dobro, porazit hriech a
priviest svet k Bohu. Papez FrantiSek
to vyjadril v zamysleni o naSej
Matke: ,,od Marie plnej milosti sa
ucime, Ze krestanska sloboda je nieco
viac ako iba vyslobodenie z hriechu.
Je to sloboda, ktord nam dovoluje



vidiet pozemsku realitu s novym
duchovnym svetlom. Je to sloboda,
vdaka ktorej mézeme milovat Boha a
naSich bratov s Cistym srdcom a Zit s
radostnou nadejou v prichod
Kristovho kralovstva.“[13]

Sloboda ducha

5. Konat slobodne, bez akéhokolvek
natlaku je vlastné ludskej déstojnosti
a obzvlast dostojnosti dcér a synov
Bozich. Zaroven je potrebné “posilnit
lasku k laske nie svojvolnej ale
poludstenej cez uznanie dobra, ktoré
ju predchadza“[14]: sloboda
zmierena s Bohom.

Chcel som sa preto zastavit a
uvazovat nad doleZitostou slobody
ducha. Nemam na mysli mylny
vyznam, ktory toto vyjadrenie
niekedy nadobuda: konat podla
vlastnych rozmarov a s odporom
vocCi akémukolvek pravidlu. V
skutocnosti je sloboda vSetkych
ludskych bytosti materialne



limitovand prirodzenymi
povinnostami a nadobudnutymi
zavazkami (rodinnymi, pracovnymi,
obcCianskymi atd). No vo vSetkom
mozZeme konat slobodne, ak koname
z lasky: “Dilige et quod vis fac: Miluj a
rob, ¢o chces.”[15] Tato schopnost a
navyk jednat z lasky, v snahe robit to
0 ¢o nas Boh v kazZdej situdacii Ziada,
je pravou slobodou ducha.

“MilujeS ma?” (Jn 21,17): krestansky
Zivot je slobodnou odpovedou plnou
iniciativy a ochoty na tuto Panovu
otazku. Preto “ Nie je nic
falosnejSieho, ako ked kladieme
slobodu do rozporu s odovzdanostou,
pretoZe odovzdanost vyvstava prave
ako dosledok slobody. Ked sa matka
obetuje z lasky k detom, vybrala si a
v miere tejto lasky sa prejavi aj jej
sloboda. Ak je tato laska velka,
sloboda bude plodna a dobro deti
bude pochadzat z nej, z tejto
poZehnanej skutocnosti,
predpokladajucej odovzdanost — a



bude pochadzat z tej poZehnanej
odovzdanosti, ktora je vlastne
slobodou.“[16]

Z tohto pohladu je jasné, zZe
podporovat slobodu kazdej osoby
neznamena polavovat v
poziadavkéach. Cim sme slobodnejsi,
tym viac moZeme milovat. A laska
vyzaduje: “VSetko znasa, vSetko veri,
vSetko dufa, vSetko vydrzi.” (1 Kor
13,7). Rast v laske vSak zaroven
znamena rast v slobode, byt Coraz
slobodnejsi. Slovami svatého Tomasa
Akvinskeho: “quanto aliquis plus
habet de caritate plus habet de
libertate.”[17]Cim intenzivnejsia je
nasa laska, tym sme slobodnejsi.
TaktieZ kondame so slobodou ducha,
ked sa ndm nieco nechce spravit
alebo to je pre nas obzvlast tazké, no
urobime to z lasky, CiZe nie preto, Ze
sa nam to paci ale preto, Ze chceme.
»Mame sa citit byt Bozimi detmi a
tuzit plnit volu nasho Otca. Robit veci
podla BoZieho priania: lebo sa nam



chce — Co je tym
najnadprirodzenejSim
dovodom.”[18]

6. Radost je tieZ jednym z prejavov
slobody ducha. “Co sa tyka Iudskych
vecl,“ hovori svaty Josemaria,
»,chcem Vam zanechat ako dedicstvo
lasku k slobode a dobrej nalade.”[19]
Su to dve veci, ktoré sa zdaju byt
velmi odliSné ale su spojené, pretoze
vedomie toho, Ze sme slobodni, aby
sme milovali, nas vedie k tomu Ze
zakuSame v dusi radost a s nou
dobru ndaladu: je to pohlad na svet,
ktory ide dalej ako jednoduchej
prirodzenosti dovoluje vidiet
pozitivnu, ¢i dokonca niekedy
zabavnu, stranku veci a situdcii. Ako
hovori Svaty Otec FrantiSek, On “je
pbévodcom radosti, je stvoritelom
radosti. A tato radost v Duchu nam
dava skuto¢nu krestansku slobodu.
Bez radosti nemozeme byt my,
krestania, slobodni: staneme sa
otrokmi nasho smutku.”[20]



Tato radost ma zaplavit cely nas
Zivot. Boh chce, aby sme boli
spokojni. Ked sa Jezi$ prihovara
apostolom, prihovara sa aj k nam:
»aby vo vas bola moja radost a aby
vas$a radost bola uplna.” (Jn 15,11).
Preto mdZeme plnit s radostou aj
povinnosti, ktoré sa ndm moézu zdat
neprijemné. Ako hovori svaty
Josemaria “nie je spravne mysliet si,
Ze s radostou moZeme robit iba
pracu, ktora sa nam paci.”[21] S
radostou a nie s nechutou sa da robit
aj to, Co nas stoji a ¢o sa nam nepaci,
ak sa to robi s laskou a teda
slobodne. 28. aprila 1963, ked svaty
Josemaria nahlas rozjimal, takto
vysvetlil osvietenie ktoré dostal v
dalekom roku 1931: “Dal si mi Pane
pochopit, Ze mat kriZ znamena najst
Stastie a radost. A dovod, vidim to
jasnejSie ako kedykolvek predtym, je
tento: mat kriZ znamena zjednotit sa
s Kristom, byt Kristom, a preto byt
BoZim dietatom.“[22]



7. Cely BoZi zakon a vsetko to, Co je
BoZia vola pre kazdého jedného, nie
je zakon, ktory utlaca slobodu;
naopalk, je lex perfecta libertatis
(pozri St 1,25): dokonaly zakon
slobody ako samotné evanjelium,
pretoze je cely zahrnuty v zdkone
lasky a nie ako vonkajsSie pravidlo,
prikazujuce milovat ale ako
vnutorna milost, ktora dava silu
milovat. “Pondus meum amor meus”:
moja laska je moja zataz, hovoril
svaty Augustin.[23] Nemyslel tym
evidentny fakt, Ze milovat nie je vZzdy
jednoduché ale to, Ze laska, ktoru
mame Vv srdci je to, o nami hybe, ¢o
nas vedie. ,,Eo feror, quocumque
feror, kamkolvek idem, vedie ma
laska.[24] Zamyslime sa nad tym, ¢i
aj nas laska vedie vSade tam, kam
ideme.

Kto nechd, aby sa Bozia laska
zmocnila jeho srdca, osobne zakusi,
Ze “ sloboda a odovzdanost si
neprotirecia; naopak, vzajomne sa



podopieraju. Sloboda sa moze
odovzdat iba z lasky, iny dévod jej
odovzdania jednoducho nechapem.
Nie je to iba viac ¢i menej vystizna
slovna hracka: pri dobrovolnom
odovzdavani sa v kazdom okamihu
obnovuje sloboda lasku a obnovit sa
znamena byt stale mlady, velkorysy,
schopny velkych idealov i velkych
obeti.”[25] Poslusnost voc¢i Bohu tak
nie je iba slobodnym ¢inom ale
zaroven Cinom, ktory oslobodzuje.

“Ja mam jest pokrm, ktory vy
nepoznate”, hovori JeZis svojim
ucenikom: ,Mojim pokrmom je plnit
vOlu toho, ktory ma poslal a dokonat
jeho dielo” (Jn 4, 32-34). JeZiSovym
pokrmom je posluchat Otca: to mu
dodava silu. A tak je to aj s nami: ako
vysvetloval svaty Jan Pavol II, byt
JeziSovym ucenikom spociva v
“prilnuti k samej osobe JeZiSa, zdielat
jeho Zivot a osud, dobrovolne sa
zucastnit na jeho dobrovolne;j
poslusnosti voci otcovej voli”.[26]



Benedikt XVI prehlbuje v tomto
intimnom vztahu medzi slobodou a
odovzdanostou: “prave touto svojou
poslusnostou Otcovi JeZis realizuje
vlastnu slobodu ako vedomu volbu,
ktora je motivovana laskou. Kto je
slobodnejsi ako On, €o je vSemocny?
Ale neZil svoju slobodu ako svojvolu
alebo nadvladu. Zil ju ako sluzbu.
Tymto spdsobom “naplnil” obsahom
slobodu, ktora by inak bola iba
“prazdnou” moznostou nieco urobit
alebo neurobit. Sloboda tak ako
samotny zZivot ¢loveka ziskava
zmysel v 1aske. (...) Krestanska
sloboda preto v Ziadnom pripade nie
je svojvolnost; je nasledovanim
Krista v sebadarovani seba samého
az na obetu na KriZi. M0ze sa to zdat
paradox ale Pan zazil vrchol svojej
slobody na krizi ako vrchol lasky.
Ked na Kalvarii kricali “ak si BoZi
Syn, zid z kriza,” preukdazal svoju
slobodu Syna prave tym, Ze zostal na
popravisku, aby do hibky splnil
milosrdnu volu Otca.”[27]



“Zvadzal si ma, Pane, nuz dal som sa
zviest, uchopil si ma a premohol” (Jer
20,7). Akt hibku citov zachytdva tato
modlitba proroka JeremiaSa! Vnimat
vlastné povolanie ako Bozi dar a nie
ako jednoduchy zhluk povinnosti, aj
ked trpime, je taktieZ prejavom
slobody ducha. Aké oslobodzujtce je
vediet, Ze Boh nas ma rad takych, aky
sme a v prvom rade nas vola, aby
sme sa nim nechali milovat.

8. Sloboda ducha znamena tieZ nebyt
sputany neexistujucimi
povinnostami; vediet sa vzdat veci,
ktoré zavisia na nasej slobodnej a
osobnej iniciative Ako nam uz pred
dvadsiatimi rokmi napisal don
Javier, “samozrejme Ze su skutky,
ktoré su potrebné, a ¢innosti, ktoré
nimi vo svojej konkrétnej
materidlnosti nie su. V oboch
pripadoch vSak mame hladat
slobodné a zodpovedné plnenie
najvyssieho prikazania lasky k Bohu:



tak budeme slobodni a poslusni v
kazdej chvili.“[28]

V Diele musime vzdy zachovat
atmosféru dévery a slobody, ktora
ulahci prejavit poverenej osobe, to Co
nas trapi, porozpravat sa o tom,
comu nerozumieme alebo o tom co
by sa podla nas mohlo zlepsit. Tato
atmosféra dovery sa taktiez Zivi cez
lojalnost a trpezlivost, ktoré su
potrebné na to, aby sme mali
pochopenie pre ludské
nedokonalosti, tazké situacie a
podobne. Toto je pristup dobrého
syna, ktory pri pouzivani svojej
slobody ochranuje dobra, ktoré su
dolezitejSie ako jeho vlastny nazor, aj
ked je presvedceny o tom, Ze ma
pravdu: dobra ako jednota a rodinny
pokoj su neocenitelné. Naopak, ,ked
nas nase nazory oddeluju od
druhych a prispievaju k tomu, Ze
narusujeme jednotu a svornost so
svojimi bratmi, je to jasny znak toho,



Ze nekoname podla Panovho
ducha.“[29]

9. Aj ked ndm niekedy niektoré
situacie mézu spésobovat utrpenie,
Boh ich Casto vyuZziva na to aby sme
sa zjednotili s JeZiSom. Ako hovori
list Hebrejom, On sa “z toho, ¢o
vytrpel, naucil poslusnosti” (Heb 5,8)
a priniesol tak “vecnu spasu pre
vSetkych, ktori ho posluchaju” (Heb
5,9): priniesol nam slobodu Bozich
deti. Prijat ludské obmedzenia, ktoré
vSetci mame bez toho, aby sme sa
vzdali boja o ich prekonanie v ramci
nasich moZnosti je tieZ prejav a zdroj
slobody ducha. Spomerite si naopak
na smutny pristup starSieho syna z
podobenstva. (Lk 15, 25-30): ako
vyKkrici otcovi tolko veci, ktoré so
zatrpknutostou uchovaval v dusi a
ako nie je ani schopny pridat sa k
rodinnej radosti. Jeho sloboda sa
postupne stavala malou a
egoistickou, neschopnou milovat a
rozumiet tomu, Ze “vSetko moje je



tvoje” (Lk 15, 31). Byval vo svojom
dome, no nebol slobodny, pretoze
jeho srdce bolo prec.

Aky krasny je naopak pribeh Moabky
Rut, v ktorom sloboda a odovzdanie
sa vychadzaju z hlbokého zmyslu pre
rodinnu prislusnost. Je dojemné
vidiet ako tato Zena odpovedd na
naliehanie svojej svokry, ktora ju
pobdadala prerobit svoj Zivot podla
seba: “Nenaliehaj na mna, aby som ta
opustila a odvratila sa od teba: lebo
kde pojdes ty, pdjdem i ja, kde sa
zdrzis, zdrZim sa aj ja: tvoj narod sa
stane mojim narodom a tvoj Boh
bude mojim Bohom. Kde ty zomries,
tam zomriem i ja a tam budem aj
pochovana.” (Rut 1,16-17).

Pri pohlade na Pannu Mariu je eSte
jasnejsie ako sa sloboda vyvija vo
vernu odovzdanost. “ Zamyslime sa
teraz nad vzneSenou chvilou, ked
archanjel Gabriel zvestuje Panne
Marii rozhodnutie NajvysSieho. Nasa



Matka pocuva a pyta sa, aby lepSie
porozumela tomu, o od nej Pan
Ziada; a potom nasleduje jej
rozhodna odpoved: fiat (Lk 1, 38) —
nech sa mi stane podla tvojho slova
— ovocie tej najvyssej slobody:
slobody rozhodnut sa pre Boha.“[30]

Formovat a viest slobodnych ludi

10. Vo formacii ma velmi ddlezitu
rolu osobné duchovné vedenie, ktoré
sa musi vzdy rozvijat v atmosfére
slobody a byt orientované na
formovanie osob, ktoreé sa citia
“slobodné ako vtaky”[31]. V tejto
linii, svaty Josemaria piSe, mysliac na
tych, ktory vedu duchovné vedenie
svojich bratov, Ze “autorita
duchovného vodcu nie je moc.
Nechajte vzdy velku slobodu ducha
duSiam. Myslite na to, o som vam
tolkokrat povedal: pretoZe sa mi chce,
sa mi zda najnadprirodzenejsi dovod
zo vSetkych. Funkcia duchovného
vodcu je pomoct dusi, aby chcela -



aby sa jej chcelo- plnit Boziu volu.
Nerozkazujte, radte.”[32] Rady v
duchovnom vedeni maju podporovat
pbsobenie Ducha Svatého v kazdej
dusi a pomaoct jej postavit sa s
osobnou slobodou a zodpovednostou
pred Boha a k vlastnym
povinnostiam, pretoZe, ,,Boh sa pri
tvoreni dusi neopakuje. Kazdy je
taky aky je a ku kazdému treba
pristupovat podla toho, ako ho Boh
stvoril a ako ho vedie.“[33]

Krade sa zvyCajne moZe pripojit aj
laskavé povzbudenie, ktoré
pomaha verit, Ze vZdy sa oplati
snazit obyt verni z lasky, zo
slobodného rozhodnutia. V
duchovnom vedeni je mozZné
niekedy tiez dat, samozrejme, Ze
vZdy s laskou a taktom, ,doéraznejsi
pokyn“, na pripomenutie nejakej
povinnosti. Tam, kde je dovera sa
moZe takto hovorit, a ten kto je
napominany, je za to vdacny,
pretoZe v takomto geste



rozpoznava pevnost a laskavost
starSieho surodenca.

11. Celozivotna formacia sa do
znacnej miery snazi rozsirovat
obzory bez zanedbania jej
nevyhnutnej naro¢nosti. AK by sme
sa obmedzili iba na vyZadovanie,
videli by sme nakoniec iba to, ¢o
nedokaZeme, naSe nedostatky a
obmedzenia a zabudli by sme na to
najdolezitejSie: lasku Boha k nam.

V tejto suvislosti si pripomernime ako
nas svaty Josemaria ucil, Ze ,,v Diele
sme vSetci priatelia slobody, a to aj
Vo vnutornom Zivote: neviaZzeme sa
na schémy ani metddy (...). V
duchovnom Zivote je a musi byt
velka miera sebaurcenia.“[34]
Uprimnost v duchovnom vedeni,
ktora nam pomaha slobodne otvorit
dusu a prijat rady, nas podnecuje aj k
osobnej iniciative, k slobodnému
navrhovaniu oblasti pre nas



vnutorny boj o Coraz vacsie
ztotoZnenie sa s Kristom.

Formaciou tak nevznika uniformita,
ale jednota. Svity Josemaria obrazne
hovoril, Ze v Diele “je mozné kracat
mnohymi spésobmi. Je moZné kracat
po pravej strane, po lavej,
cikcakovito, ist peSo alebo na koni. Je
stotisic sposobov ako ist po Bozej
ceste: v zavislosti na okolnostiach
bude pre kazdého povinnostou riadit
sa nejakym z tychto postupov,
pretoze mu to tak bude diktovat
svedomie. Jedina délezita vec je
nezist z cesty.“[35] Duch Diela, tak
ako Evanjelia, neprekryva nasu
osobnost ale ju ozivuje: je to
semiacko, ktoré ma rast v zemi
kazdého z nas.

12. Vo formacii je tieZ dolezité
vyhybat sa tomu, aby nadmerna
tuzba po istote a ochrane
neochromila duSu, neumensila ju.
,T1, ¢o nasli Krista, sa nemo6zu



uzavriet do svojho okruhu: bolo by
smutné takéto obmedzovanie sa!
Musia sa otvorit ako vejar, aby sa
dostali ku vSetkym duSiam.“[36] Aké
dolezité je preto naucit sa Zit bez
strachu z pochybenia z
nepriatelského prostredia, z toho, Ze
nesplnime oc¢akavania, ale naopak Zit
s nadprirodzenym pohladom,
rozvahou a odhodlanim zaclenit sa
do vlastného spolo¢enského a
pracovného prostredia.

Preto sa laska k slobode prejavuje aj
v spontannosti a iniciative v
apostolate, ktoré sa zladuju s
konkrétnymi apoStolskymi ulohami.
Je doleZité mat vZdy na vedomi, ,,nas
apostolat je predovSetkym osobny
apostolat.“[37] To isté plati aj pre
podporovanie aktivit riaditelmi.
»,Nikdy vas nechcem zviazat, naopak,
snazim sa aby ste konali s velkou
slobodou. Vo vasej apostolskej
¢innosti musite mat v ramci Sirokého
pola moznosti, ktoré ponuka nas



Duch, iniciativu, aby ste na kazdom
mieste, v kazdom prostredi a v
kazdom Case nasli aktivity, ktoré sa
najlepSie prisposobia
okolnostiam.“[38]

13. Dalsi délezity prejav lasky k
slobode sa spritomnuje v pastoracii,
ktora prindleZi prelatovi a jeho
vikdrom s pomocou prislusnych rad.
Zamyslime sa s vda¢nostou nad
slovami svéitého Josemariu:
,2Formacia a riadenie sa v Diele v
dosledku tohto ducha slobody
zakladaju na dovere (...). Nic¢ sa
nedosiahne vladou zaloZenou na
nedoévere. Naopak riadit a formovat
duse s uctou, rozvijat v nich
skutoénu svatu slobodu BoZich deti,
naucit ich zachadzat s vlastnou
slobodou prinasa plody. Formovat a
riadit znamend milovat.“[39]

Riadit duSe s uctou znamena v
prvom rade reSpektovat vnutornu
povahu ich svedomia a nemylit si



riadenie s duchovnym vedenim. V
druhom rade tato ucta vedie k
rozliSovaniu medzi tym, Co je prikaz
a o iba vyzva, rada i ndvrh. A v
tretom rade pri riadeni je dblezité
natolko déverovat druhym, Ze sa
bude vZdy v ramci moZnosti brat do
uvahy nazor zainteresovanych osob.
Ludia, ktori riadia, takymto postojom
a ochotou pocCuvat krasnym
sposobom dokazuju, Ze Dielo je
rodina.

Taktiez mame cennu skusenost s
tym, Ze v Opus Dei vladne v
ekonomickych, politickych,
teologickych a inych otazkach, ktoré
su vecou osobného nazoru, uplna
sloboda. ,,0 tom Co nie je dané
vierou, si kazdy mysli ¢o chce a
taktieZ kona s uplnou slobodou a
osobnou zodpovednostou.
Pluralizmus, ktory logicky a
sociologicky z tohto vyplyva nie je
pre Dielo Ziadny problém: naopak,
tento pluralizmus je prejavom



dobrého ducha.“[40] Tento
pluralizmus musi byt milovany a
podporovany, aj ked mozno pre
niekoho mdZe byt niekedy tato
rozmanitost tazka. Kto miluje
slobodu dokaZe rozoznat €o je dobré
a pozitivne na tom, ¢o si myslia a
robia druhi.

Co sa tyka sposobu riadenia, svéty
Josemaria ustanovil a vZdy silne
pripominal silu kolegiality, ktora je
dalsim prejavom toho ducha slobody,
ktory impregnuje Zivot v Opus Dei:
snespocetne velakrat som uz povedal
a budem to opakovat znova a znova
po cely moj Zivot, Ze v Diele
vyzadujem na vSetkych urovniach
kolegialnu vladu, aby sa nespadlo do
tyranie. Je to prejav obozretnosti,
pretoZe cez kolegidlne riadenie je
mozné lahsie preStudovat rozne
zaleZitosti, lepsie opravit chyby,
zdokonaluju sa s vacSou ucinnostou
uZz dobre fungujuce apostolské
prace.“[41]



Kolegialnost nie je iba metoda alebo
systém fungovania pre prijimanie
rozhodnuti, je to predovsetkym duch,
zakoreneny v presvedceni, Ze vSetci
moZeme a potrebujeme prijat od
druhych svetla, udaje atd, ktoré nam
pomoZzu zlepSit ¢i zmenit nas nazor.
Toto so sebou zaroven prinasa
reSpekt, ¢i dokonca pozitivnu emadciu
voci slobode ostatnych, aby tak mohli
bez problémov vyjadrit svoj pohlad
na vec.

ResSpekt a obrana slobody v apoSstoldte

14. Apostolat na svoj pévod v
uprimnej tuzbe ulahcit druhym
stretnutie s JeziSom Kristom a mat s
nim intimny vztah. ,Nas pristup k
duSiam sa da zhrnut v tejto vete
apostola: cartias mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu! (1 Kor 16,14):
Nech sa vSetko medzi vami deje v
laske. Prostrednictvom lasky budete
rozsievacmi pokoja a radosti vo
svete, budete milovat a obranovat



osobnu slobodu dusi; slobodu, ktoru
Kristus reSpektuje a ktora nam
vydobil. (pozri Gal 4, 31).“[42]

Milujeme slobodu a to v prvom rade
0s0b, ktorym sa snazime pomaoct
priblizit sa k Panovi cez apoStolat
priatelstva a dovery, ktory nas svaty
Josemaria pozyva uskutocnovat
svedectvom a slovom. ,,Ani v
apostoloskej ¢innosti, lepSie
povedané: hlavne v apoStolskej
¢innosti, nechceme, aby ani najmensi
naznak natlaku. Boh chce, aby sa mu
sluzilo slobodne, a preto by nebol
spravny apostolat, ktory by
nereSpektoval slobodu svedomi.“[43]

Skutocné priatelstvo zahrna
uprimnu vzajomnu lasku, ktora je
naozajstnou ochrankynou slobody a
vzajomnej intimity. ApoStolat
neplynie ako nejaky doplnok k
priatelstvu, pretoZe, ako som Vam
napisal- ,nerobime apostolat, sme
apostoli!“[44]: samotné priatelstvo je



apostolat, samotné priatelstvo je
dialog, v ktorom davame a
prijimame svetlo, v ktorom vznikaju
projekty vo vzajomnom otvarani
horizontov, v ktorom sa radujeme z
dobrého a sme si oporou v
tazkostiach, v ktorom sa mame
dobre, pretoZe Boh chce, aby sme
boli spokojni.

15. Ako viete, prozelitizmus chapany
vo svojom pévodnom zmysle je
pozitivna skutoc¢nost, ktora sa rovna
misionarskej ¢innosti rozsirovania
Evanjelia[45]. Tak to vZdy chapal
svaty Josemaria, a nie v negativnom
zmysle, ktory toto slovo postupne v
poslednom case nadobudlo. Je vSak
potrebné mat na paméti, Ze aj ked by
sme si priali, aby to bolo inak, slova
niekedy nadobudaju odlisné
vyznamy ako mali na zaciatku. Preto
je potrebné odhadnut podla
kontextu, ¢i je vhodné toto slovo
pouZit, pretoZe niekedy vasi



posluchac¢i mézu porozumiet nieco
iné ako to, Co ste chceli povedat.

ReSpekt a obrana slobody vSetkych
sa prejavuje taktiez, a hlavne vtedy,
ked niekomu navrhujeme, aby zvazil,
¢i ho Boh nevola do Diela. Ma mat
slobodu, aby sa mohol poradit s kym
chce a predovSetkym aby mohol
rozoznal vlastné povolanie nasledne
sa rozhodnut. Svaty Josemaria pri
vyklade rezolutnych slov evanjelia,
compelle intrare — donut vojst
vSetkych (Lk 14,32)- piSe: ,KedZe
hlavnou charakteristikou nasho
ducha je reSpekt voci slobode
vSetkych, compelle intrare, ktoré
musite Zit v prozelitizme, nie je
materidlnym tlacenim, ale hojnostou
svetla a doktriny; duchovnou
pohnutkou vychadzajucou z vasej
modlitby a vaSej prace, ktoré su
autentickym svedectvom doktriny,
prinasanim obeti ako usmev, ktory
vam prichadza na usta, pretoZe ste
BoZie deti: detstvo, ktoré vas napifla



pokojnou radostou, aj ked vo vasom
Zivote niekedy nechybaju
protivenstva, ktoru ini vidia a
zavidia. Pridajte k tomuto vSetkému
vas Sarm a priatelskost a mame
obsah toho compelle intrare“[46]. Je
teda jasné, Ze Dielo rastie a musi
vZdy rast v slobodnej atmosfére, a Ze
ma smelo a prirodzene davat
svedectvo o tom, aké krasne je Zit s
Bohom.

* %k ok

16. Veritas liberabir vos (Jn 8,32).
VSetky prisluby oslobodenia, ktoré sa
pocas storoci objavili su pravdive
podla toho v akej miere sa Zivia z
Pravdy o Bohu a ¢loveku, z Pravdy,
ktora je Osobou: JeZiSom, Cestou,
Pravdou a Zivotom (pozri Jn 14, 6).
»Aj dnes po dvetisic rokoch sa nam
Kristus zjavuje ako Ten, ¢o ¢loveku
prinasa slobodu postavenu na
pravde, ako Ten, Co vyslobodzuje
Cloveka z toho, ¢o obmedzuje,



zmensSuje a takmer nici jeho slobodu
v samotnych korerioch, v dusi
Cloveka, v jeho srdci, v jeho
svedomi.“[47]

Boh nam dal slobodu navzdy: tento
dar, ako laska, ,,nikdy neprestava“ (1
Kor 13, 8): pretrvava v nebi. Nasa
cesta tam je predsa cestou k slobode
slavy Bozich deti.; in libertate gloriae
filiorum Dei (Rim 8, 21). V nebi
sloboda nielenZe nezmizne ale
dosiahne svoju plnost: prijatie BoZej
Lasky. ,,V nebi ta ocakava nesmierna
Laska: bez zrady a klamu, vSetka
laska, krasa, velkost, poznanie! A bez
prejedenia ta nasycuje a nikdy
nenasyti.“'**! Ak s BoZou pomocou
zostaneme verni, budeme v nebi
uplne slobodni, pretoze budeme mat
plnost lasky.

So vSetkou laskou Vas Zzehna

Vas Otec



Rim, 9. januara 2018, vyrocie
narodenia svatého Josemariu

[1] Svaty Josemaria, List 31-V-1954, C.
22.

[2] FrantiSek, Ap. exh. Evangelii
gaudium , 24-X1-2013, ¢. 170.

[3] Svaty Josemaria, List 24-X-1965, C.
3.

[4] Benedikt XVI., Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, ¢. 24.

[5] Tamtiez

[6] Svaty Josemaria, Ist's Kristom , ¢.
25.

[7] Svaty Josemaria, BoZi priatelia , C.
25.

[8] Svaty Josemaria, KriZovd cesta , X.
zastavenie.



[9] BoZi priatelia , € 26.
[10] Tamtiez

[11] Pozri Sv. Augustin, Vyznania, III,
6, 11

[12] BoZi priatelia, 27
[13] FrantiSek, Homilia, 15-VIII-2014.

[14] Benedikt XVI., enc. Caritas in
veritate , 29-VI-2009, C. 68.

[15] Svaty Augustin, In Epist . Ioan.
ad Parthos, VII, 8.

[16] BoZi priatelia, 30

[17] Svaty Tomas, In III Sent., d. 29, q.
un., a. 8, qla. 3s.c. 1.

[18] st s Kristom, 17

[19] Svaty Josemaria, List 31-V-1954,
¢. 22.

[20] FrantiSek, Homilia, 31-V-2013.



[21] Svaty Josemaria, List 29-XII-1947,
¢. 106.

[22] Svéaty Josemaria, poznamka z
rozjimania, 28-IV-1963.

[23] Svaty Augustin, Vyznania, XIII, 9,
10.

[24] TamtiezZ
[25] Bozi priatelia, 31

[26] Svéty Jan Pavol II., enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, ¢. 19.

[27] Benedikt XVI., Prihovor pri Anjel
Pdna , 14-11-1997, €. 15.

[28] Javier Echevarria, Pastiersky
list , 14-11-1997, ¢. 15.

[29] Ist' s Kristom , ¢. 17.
[30] BoZi priatelia , ¢. 25

[31] Svaty Josemaria, List 14-1X-1951,
¢. 38.



[32] Svéaty Josemaria, List 8-VIII-1956,
¢. 38.

[33] TamtieZ

[34] Svaty Josemaria, List 29-1X-1957,
¢. 70.

[35] Svaty Josemaria, List 2-11-1945, €.
19.

[36] Brazda 193

[37] Svéaty Josemaria, List 2-X-1939, C.
10.

[38] Svaty Josemaria, List 24-X-1942,
C. 46.

[39] Svaty Josemaria, List 6-V-1945, C.
39.

[40] Svaty Josemaria, Rozhovory, C.
98.

[41] Svaty Josemaria, List 24-XI1-1951,
¢. 5.



[42] Svaty Josemaria, List 16-
VII-1933, ¢. 3.

[43] Svaty Josemaria, List 9-1-1932, C.
66.

[44] Pastiersky list , 14-11-2017, C. 9.

[45] Porovnaj Kongregacia pre nduku
viery, Doktrinalna pozndmka k
niektorym aspektom evanjelizacie, 3-
XII-2007, ¢. 12 a pozn. 49.

[46] Svaty Josemaria, List 24-X-1942,
¢. 9.

[47] Svaty Jan Pavol II., enc.
Redemptor hominis , 4-111-1979, €. 12.

[48] Vyhiia, 995

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/list-prelata-9-januara-2018/
(20.01.2026)


https://opusdei.org/sk-sk/article/list-prelata-9-januara-2018/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-prelata-9-januara-2018/

	List preláta (9. januára 2018) | Sloboda

