
opusdei.org

List preláta (10.
februára 2024) |
Poslušnosť

V tomto novom pastierskom
liste sa prelát Opus Dei zamýšľa
nad poslušnosťou vo svetle
kresťanského posolstva a reality
povolania do Diela.

10.02.2024

WORD List preláta (10. februára
2024) word
EPUB List preláta (10. februára
2024) epub

• 

• 

https://multimedia.opusdei.org/doc/docx/List%20o%20poslusnosti%20(10.2.2024)%20-%20Branislav%20Borovsky20240210093901936975.docx
https://multimedia.opusdei.org/doc/docx/List%20o%20poslusnosti%20(10.2.2024)%20-%20Branislav%20Borovsky20240210093901936975.docx
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/List%20o%20poslusnosti%20(10.2.2024)%20-%20Branislav%20Borovsky20240210093945640483.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/List%20o%20poslusnosti%20(10.2.2024)%20-%20Branislav%20Borovsky20240210093945640483.epub


MOBI List preláta (10. februára
2024) mobi
PDF List preláta (10. februára
2024) pdf

Milovaní, nech Ježiš opatruje moje
dcéry a mojich synov!

1. Pred niekoľkými rokmi som vám
napísal list o slobode. Každý z nás sa
určite pokúsil o ňom rozjímať a
uvádzať ho do svojho každodenného
života. Vtedy som vám pripomenul,
že sme povolaní robiť veci z lásky, a
nielen z povinnosti. Chceme úzko
nasledovať Pána, plniť jeho vôľu,
poháňaní túžbou odpovedať na jeho
lásku. Teraz vám píšem o
poslušnosti, ktorá sa na prvý pohľad
môže zdať ako čnosť protikladná
slobode. Veľmi dobre však vieme, že
v skutočnosti je pravá poslušnosť
dôsledkom slobody; a navyše, na

• 

• 

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/List%20o%20poslusnosti%20(10.2.2024)%20-%20Branislav%20Borovsky20240210094000937464.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/List%20o%20poslusnosti%20(10.2.2024)%20-%20Branislav%20Borovsky20240210094000937464.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/List%20o%20poslusnosti%20(10.2.2024)%20-%20Branislav%20Borovsky20240210094219890141.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/List%20o%20poslusnosti%20(10.2.2024)%20-%20Branislav%20Borovsky20240210094219890141.pdf


rozdiel od toho, čo by sme mohli
očakávať z čisto ľudského hľadiska,
kresťanská poslušnosť vedie k stále
väčšej slobode.

Pred niekoľkými desaťročiami jeden
veľký intelektuál, ktorý podrobne
študoval diela svätého Josemaríu,
poukázal na dôležitý prínos nášho
zakladateľa: na skutočnosť, ktorú
zdôrazňoval, že v kresťanskom živote
má určitú prioritu sloboda pred
poslušnosťou[1]. Poslúchame, pretože 
chceme plniť Božiu vôľu, pretože je to
najhlbšia túžba našej duše. V
skutočnosti poslušnosť bez slobody
nie je hodná ľudskej osoby, a teda ani
Božieho syna či dcéry.

Láska, ako dobre vieme, je oveľa viac
ako viac či menej prechodný sklon
citovosti; láska predpokladá
pripravenosť položiť za niekoho život
(porov. Jn 15, 13). Z tohto dôvodu je
jedným z jej najhlbších prejavov
stotožnenie našej vôle s vôľou



milovanej osoby: „Chcem to, čo chceš
ty, chcem preto, že chceš ty, chcem
tak, ako chceš ty, chcem vtedy, keď
chceš ty...“[2].

2. Mnohokrát sme sa v rôznej miere
zamýšľali nad Božím láskyplným
plánom pre svet: stvorenie a
nadprirodzené povýšenie z čistej
lásky, aby sa s každým mužom a
každou ženou podelil o šťastie Trojice
a aby im dal naplnenú existenciu,
ktorá by splnila všetky túžby ich
sŕdc. Od začiatku bol však na svete
prítomný aj hriech: hriech našich
prvých rodičov, ktorý bol v podstate
neposlušnosťou.

Avšak – neunavujme sa s vďačnosťou
uvažovať aj o tom – Boh nás nechcel
nechať napospas osudu. V
rozhodnutí tej najslobodnejšej lásky,
ktorú nemôžeme pochopiť, pretože
presahuje naše úbohé chápanie,
poslal svojho jednorodeného Syna,
aby nám prinavrátil priateľstvo s



ním. Keď Ježiš zomiera na kríži za
celé ľudstvo – za teba a za mňa –,
dáva svoj život v úkone úplnej
poslušnosti Otcovej vôli. Sloboda a
poslušnosť sú v dejinách spásy
navzájom prepojené. Žalostné
dôsledky ľudskej neposlušnosti sú
vykúpené Kristovou poslušnosťou.
Jeho milosť nám umožňuje žiť v
slobode Božích detí.

3. Na týchto stránkach vás chcem
pozvať k spoločnému rozjímaniu o
niektorých aspektoch čnosti
poslušnosti, ktorá je taká dôležitá pre
tajomstvá našej viery a zároveň je
prítomná v živote každého človeka.
Potreba poslušnosti je ľudskou
realitou, a to na mnohých úrovniach,
pretože existujú zákony a záväzné
normy: od obsahu prirodzeného
zákona až po zákony občianskeho
spolunažívania; od poslušnosti
maloletých voči rodičom až po
poslušnosť tých, ktorí sa dobrovoľne
k niečomu vážne zaviazali pred



inými ľuďmi alebo inštitúciami. V
podobnom zmysle je poslušnosťou aj
to, keď sa človek riadi vlastným
svedomím. A v ešte širšom zmysle
možno nazvať poslušnosťou
nasledovanie určitých duchovných
rád.

Ako je ľahké vidieť, keďže sme do nej
plne ponorení, dnešná kultúra len
zriedkakedy považuje poslušnosť za
niečo pozitívne. Skôr ju vníma ako
niekedy nevyhnutnú potrebu, ktorej
sa človek snaží čo najviac vyhnúť,
pretože sa zdá byť v rozpore s veľkou
hodnotou slobody. K tomu sa pridáva
skutočnosť, že v mnohých
prostrediach existuje určitá kríza
autorít a chápanie závislosti ako
niečoho negatívneho: ako
nevyhnutnej výnimky zo schopnosti
posúdiť a rozhodnúť o niečom sám.
Tak napríklad dnešná zvýšená
citlivosť na akýkoľvek druh zneužitia
moci, hoci moc je sama osebe veľmi
pozitívna a potrebná, môže niekedy



neprávom spochybniť všetky formy
autority. V skutočnosti sa stáva, že
existuje akýsi vrodený sklon k
neposlušnosti, dedičstvo prvotného
hriechu, toho momentu, keď „človek
pokúšaný diablom nechal vo svojom
srdci vyhasnúť dôveru k svojmu
Stvoriteľovi (porov. Gen 3, 1-11),
zneužil svoju slobodu a neposlúchol
Boží príkaz“[3].

Na to, aby sme pochopili najvyššiu
hodnotu poslušnosti a jej
existenciálnu súvislosť so slobodou,
musíme sa postaviť nad tie
nevyhnutné úrovne poslušnosti v
ľudskej spoločnosti a uvažovať o
Ježišovi Kristovi. Práve toto je ďalší
aspekt jeho ústredného postavenia,
ktoré má byť cieľom nášho života:
aby Kristus vládol v našich srdciach
a riadil celú našu existenciu.

„Učme sa od Ježiša žiť poslušnosť.
Chcel vložiť do pera evanjelistu ten
úžasný životopis, ktorý má v



latinčine len tri slová: erat subditus
illis (Lk 2, 51). Pozrite sa, aká
potrebná je poslušnosť pre Božieho
syna, ak sám Boh prišiel poslúchať
dve stvorenia, veľmi dokonalé
stvorenia, ale predsa len stvorenia:
svätú Máriu – viac ako Ona, iba Boh –
a svätého Jozefa! A Ježiš ich
poslúchal“[4]. Boží Syn chcel byť úplne
človekom a ako všetky dobré deti
poslúchať Máriu a Jozefa, lebo vedel,
že takto poslúcha Boha Otca. A táto
poslušnosť poznačila celý jeho život
na zemi až po poslušnosť na kríži
(porov. Flp 2, 8).

Poslúchať Boha

4. V absolútnom zmysle je len Boh
hoden poslušnosti, a to vždy a za
každých okolností, pretože len on
sám plne pozná cestu, ktorá každého
z nás vedie k šťastiu. „Keď budeš
počúvať hlas Pána, svojho Boha, keď
budeš plniť a zachovávať jeho
príkazy, ktoré ti ja dnes nariaďujem,



Pán, tvoj Boh, ťa povýši nad všetky
národy, čo sú na zemi“ (Dt 28, 1),
hovorí Mojžiš predtým, ako opíše
všetky požehnania, ktoré takáto
poslušnosť prinesie ľudu.

Celé biblické zjavenie je v istom
zmysle pedagogikou smerujúcou k
rozumnejšej a slobodnejšej
poslušnosti: k tej, ktorá nás vedie k
plnému uvedomeniu si toho, kým
sme, keď sa naša vôľa stotožňuje s
Božou vôľou v bezpodmienečnom 
áno. Preto Pán prostredníctvom
prorokov, a to aj napriek mnohým
zradám jeho vlastných ľudí, stále
pripomína svojmu ľudu: „Počúvajte
môj hlas a budem vaším Bohom, vy
však budete mojím ľudom. Kráčajte
tiež každou cestou, ktorú vám ja
prikážem, aby sa vám dobre
vodilo“ (Jer 7, 23). Naše malé plány sa
zveľadia, keď sa začlenia do jeho
plánov; nikdy sa nám nedarí tak
dobre, ako keď kráčame po Božích
cestách.



Sám Kristus sa nám ukazuje ako
poslušný syn. V prvom rade poslušný
Márii a Jozefovi, príbuzným a
autoritám. Ale predovšetkým
poslušný Bohu Otcovi. Ježiša živí
plnenie Otcovej vôle: „Mojím
pokrmom je plniť vôľu toho, ktorý
ma poslal, a dokonať jeho dielo“ (Jn 4,
34). Aj v najťažších chvíľach Syn robí
Otcovu vôľu svojou vlastnou vôľou,
napriek hlbokému vedomiu bolesti,
ktorú mu to prinesie: „Otče, ak chceš,
vezmi odo mňa tento kalich! No nie
moja, ale tvoja vôľa nech sa
stane“ (Lk 22, 42). Svätý Pavol píše,
že Ježiš „sa stal podobný ľuďom a
podľa vonkajšieho zjavu bol
pokladaný za človeka. Uponížil sa,
stal sa poslušným až na smrť, až na
smrť na kríži“ (Flp 2, 7-8).

Spásu nám však nepriniesla len
samotná Kristova smrť, ale jeho
slobodná a láskyplná poslušnosť
Otcovi, aby sa stal jedným z nás a dal
svoj život za každého z nás:



„Poslušnosťou jedného človeka sa
mnohí stanú spravodlivými“ (Rim 5,
19). Poslušnosť, ktorá sa
neobmedzuje len na konkrétne
okamihy, ale poslušnosť, ktorá je
spôsobom konania v každom čase, v
poslušnosti „až do krajnosti“ (Jn 13,
1).

5. Svätý Peter odpovedá národnej a
náboženskej autorite, ktorá mu
zakazuje hlásať Ježiša: „Musíme
poslúchať Boha viac ako ľudí“ (Sk 5,
29). Benedikt XVI. však
poznamenáva: „To predpokladá, že
Boha naozaj poznáme a že ho naozaj
chceme poslúchať. Boh nie je
zámienkou pre našu vlastnú vôľu, ale
je to skutočne on, kto nás volá a
pozýva, ak je to potrebné, aj k
mučeníckej smrti. Preto pred týmto
slovom, ktoré začína nové dejiny
slobody vo svete, prosme
predovšetkým o to, aby sme poznali
Boha, aby sme ho poznali pokorne a
opravdivo a aby sme sa, poznajúc



Boha, naučili pravej poslušnosti,
ktorá je základom ľudskej slobody“[5].

Ten, kto pozná Boha, bude mať pri
tomto neustálom hľadaní veľkú nádej
a dôveru: od Pána môže očakávať len
požehnania, aj keď sú niekedy
nejasné, nepochopiteľné alebo vedú k
utrpeniu. V tomto zmysle sa osobná
modlitba prejavuje aj v postoji
poslušnosti: „Pane náš,“ modlil sa
svätý Josemaría, „stojíme pred tebou,
pripravení vypočuť si všetko, čo nám
chceš povedať. Hovor, pozorne
počúvame tvoj hlas. Nech tvoje slová
určené našej duši zapália našu vôľu,
aby ťa vždy okamžite a horlivo
poslúchla“[6].

Božia vôľa a ľudské
sprostredkovanie

6. To, čo pre nás chce Boh, sa nám
často predstavuje sprostredkovane. V
prvom rade prostredníctvom Cirkvi,
mystického Kristovho tela:
„Poslušnosť je základným



rozhodnutím prijať toho, ktorý bol
pred nás postavený ako konkrétny
znak tej univerzálnej sviatosti spásy,
ktorou je Cirkev“[7]. Boh nám môže
dať vidieť svoju vôľu aj
prostredníctvom ľudí okolo nás,
poverených väčšou či menšou
autoritou, v závislosti od okolností a
kontextu. Vedomie, že Boh k nám
môže prehovoriť prostredníctvom
iných ľudí alebo viac či menej
bežných udalostí, presvedčenie, že
ho tam môžeme počúvať, v nás
vytvára poslušný postoj k jeho
plánom, skrytým aj v slovách tých,
ktorí nás sprevádzajú na našej ceste.

Svätý Josemaría, vedomý si
delikátnej povahy tohto
sprostredkovania – počúvania Boha,
ale prostredníctvom obyčajných
mužov a žien –, radil postoj pokory,
úprimnosti a vnútorného ticha:
„Niekedy Pán prejaví svoju vôľu
tichým hlasom vo vnútri svedomia: a
vtedy treba pozorne načúvať, aby



sme jeho hlas zachytili a verne ho
nasledovali. Pán k nám často hovorí
prostredníctvom druhých ľudí. No
môže sa stať, že poznanie ich chýb a
myšlienka, či sú dobre informovaní a
či porozumeli všetkým
podrobnostiam problému, sa nám
predstaví ako výzva k neposlušnosti.
Toto všetko môže mať božský
význam, pretože Boh od nás
nevyžaduje slepú poslušnosť, ale
poslušnosť rozumnú, a my máme
cítiť zodpovednosť pomôcť iným
ľuďom prostredníctvom svetla svojho
rozumu. Buďme však úprimní k sebe
samým a vždy sa presvedčme, či to,
čo nás vedie, je láska k pravde alebo
náš egoizmus a lipnutie na vlastnej
mienke“[8].

7. Na druhej strane treba mať na
pamäti, že tí, ktorí zastávajú vedúce
pozície na rôznych úrovniach, nie sú
k tomu povolaní preto, že by boli
dokonalí. Nechodíme k autorite kvôli
jej vlastnostiam: „Aká škoda, keď ti



predstavený nedáva dobrý príklad!…
Ale poslúchaš ho vari len pre jeho
osobné vlastnosti?… Alebo si vo
svojej pohodlnosti vysvetľuješ slová
svätého Pavla obedite praepositis
vestris — poslúchajte svojich
predstavených — s vlastným
dodatkom: len keď má také čnosti,
aké sa mi páčia?“[9].

Neznamená to ani to, že tí, ktorí
dávajú pokyny alebo rady, nemôžu
urobiť chybu; sú si toho dobre
vedomí a v prípade potreby
požiadajú o odpustenie. Možnosť
omylu, takého či onakého, v
závislosti od povahy veci a príslušnej
oblasti, možno vždy prežívať s
rozumnosťou a úprimnosťou, v
kontexte nadprirodzenej viery a
dôvery. A tiež s pokorou, pretože je
rozumné aspoň trochu pochybovať o
vlastnom úsudku a viesť s dôverou
dialóg s autoritou, keď sa nám zdá, že
sme sa mýlili.



Svätý Tomáš zasa vysvetľuje, že
poslušnosť je čnosť, ktorá nás nabáda
k tomu, aby sme splnili legitímny
príkaz nadriadeného, pokiaľ sa v
tejto poslušnosti prejavuje Božia
vôľa[10]. Prirodzene, nie každý
legitímny príkaz je nevyhnutne ten
najlepší možný; napriek tomu bude
potom poslušnosť cestou k plodnosti,
pretože niekedy Pán dáva väčšiu
nadprirodzenú hodnotu pokore a
jednote než tomu, že má viac alebo
menej pravdu. Z toho vyplýva
dôležitosť nadprirodzeného pohľadu;
neostať len pri ľudskom hodnotení
prijatých pokynov.

V každom prípade musia byť tí, ktorí
majú autoritu, veľmi opatrní, aby
zbytočne nevnucovali svoje kritériá a
aby sa vyhli tomu, že ich pokyny
alebo rady budú samy osebe
interpretované ako jasné vyjadrenie
Božej vôle. Ako som vám napísal vo
svojom liste z 9. januára 2018, „riadiť
duše s úctou znamená v prvom rade



rešpektovať vnútornú povahu ich
svedomia a nemýliť si riadenie s
duchovným sprevádzaním. V
druhom rade táto úcta vedie k
rozlišovaniu medzi tým, čo je príkaz
a čo iba výzva, rada či návrh. A v
treťom rade pri riadení je dôležité
natoľko dôverovať druhým, že sa
bude vždy v rámci možností brať do
úvahy názor zainteresovaných
osôb“ (č. 13).

Rozjímajme predovšetkým nad
Kristovým príkladom: „Ježiš
poslúcha, a to Jozefa a Máriu. Boh
prišiel na zem, aby poslúchal; aby
poslúchal ľudské stvorenia“[11]. Je
veľmi pozoruhodné, že po jeho
odpovedi rodičom v chráme – „mám
byť vo veciach svojho Otca“ – Lukáš
dodáva, že Ježiš „erat subditus illis,
bol im poslušný“ (porov. Lk 2, 49-51).
Nasledovanie Božej vôle, o ktoré sa
musíme usilovať vždy a vo všetkom,
sa často nachádza v dôvernom
nasledovaní niektorých ľudí.



Poslušnosť a sloboda

8. V dejinách ľudstva sa ešte nikdy
neuskutočnil tak hlboko slobodný čin
ako Pánovo sebadarovanie na kríži
(porov. Jn 10, 17-18). „Pán prežil
vrchol svojej slobody na kríži ako
vrchol lásky. Keď na Kalvárii naňho
volali: Ak si Boží Syn, zostúp z kríža,
svoju slobodu Syna prejavil práve
tým, že zostal na tomto popravisku,
aby splnil milosrdnú vôľu Otca“[12].

Kríž, napísal svätý Josemaría, „nie je
trápením, ani nepríjemnosťou, ani
trpkosťou… Je svätým drevom, na
ktorom víťazí Ježiš Kristus…, a na
ktorom víťazíme i my, keď s radosťou
a veľkoryso prijímame to, čo nám
posiela“[13]. Kríž nám jasne ukazuje
to, čo som spomenul na začiatku
tohto listu: že sloboda a poslušnosť si
neodporujú, pretože v skutočnosti
možno poslúchať z lásky a milovať
možno len v slobode. Presnejšie
povedané, kresťanská poslušnosť



nielenže nie je v rozpore so
slobodou, ale je uplatňovaním
slobody. „Som veľkým priateľom
slobody a práve preto tak veľmi
milujem kresťanskú čnosť“[14], napísal
náš Otec, hovoriac o poslušnosti.

Vždy je možné urobiť to, čo treba
urobiť, „pretože chcem“: z lásky. A
keď je to z lásky k Bohu, toto „pretože
chcem“ je „najnadprirodzenejší
dôvod“, ako nás uisťoval svätý
Josemaría. Preto nie je „nič
falošnejšieho, ako keď kladieme
slobodu do rozporu s odovzdanosťou,
pretože odovzdanosť vyvstáva práve
ako dôsledok slobody“[15].

9. „Miluj a rob, čo chceš“[16]: slávny
výrok svätého Augustína znamená,
ako sám napísal, že ten, kto koná
dobro poháňaný láskou, nekoná ho
len z nutnosti alebo povinnosti,
pretože „sloboda patrí k
láske“ (libertas est caritatis)[17]. Takto
sa chápe, že Kristov zákon je



„dokonalým zákonom slobody“ (Jk 1,
25), lebo je zhrnutý, „rekapitulovaný“
v láske (porov. Rim 13, 8-9).

Vo všetkom môžeme konať slobodne,
ako Kristus, a robiť to, čo sa nám
povie, z lásky. V tomto zmysle „pri
poslúchaní máme počúvať, pretože
nie sme nečinné alebo pasívne
nástroje, bez zodpovednosti a
myslenia. A potom s originalitou,
iniciatívou, spontánnosťou vložiť
všetky sily rozumu a vôle do toho, čo
je prikázané, vykonať všetko, čo je
prikázané, a len to, čo je prikázané.
Všetko ostatné by bolo anarchické.
Poslušnosť v Diele priaznivo pôsobí
na rozvoj všetkých vašich
individuálnych hodnôt a spôsobuje,
že bez toho, aby ste stratili svoju
osobnosť, žijete, rastiete a
nadobúdate väčšiu zrelosť, ste tým
istým človekom vo veku dvoch rokov
ako vo veku osemdesiatich dvoch
rokov“[18]. Táto iniciatíva sa logicky
neobmedzuje len na príležitosti, keď



je potrebné poslúchať, pretože vždy
môžeme predkladať návrhy,
poskytovať riešenia a prispievať
tvorivosťou tam, kde sa nachádzame,
bez toho, aby sme čakali na pokyny.
A to vždy v spojení s tými, ktorí majú
autoritu.

Svätý Bazil Veľký vysvetľoval, že je
primerané, aby deti poslúchali z
lásky: „Buď sa odvraciame od zla zo
strachu pred trestom a sme v pozícii
otroka, alebo hľadáme podnet
odmeny a podobáme sa žoldnierom,
alebo napokon poslúchame zo samej
lásky k tomu, kto nám prikazuje (...)
a vtedy sme v pozícii detí“[19].
Poslúchať z lásky nie je forma
voluntarizmu, ktorá sa zaobíde bez
rozumu; poslúchať z lásky znamená
zapojiť do hry všetky sily duše, využiť
to najlepšie z rozumu, ktorý
inteligentne hľadá dobro, a z vôle,
ktorá chce toto dobro dosiahnuť.



V skutočnosti bez rozumu a bez
slobody - predovšetkým bez
vnútornej slobody - nie je možná
plne ľudská poslušnosť. A už vôbec
nie taká poslušnosť, akú mal Ježiš.
„Neviem si predstaviť“, povedal náš
Otec, „že by mohla existovať
skutočne kresťanská poslušnosť, ak
by nebola dobrovoľná a zodpovedná.
Božie deti nie sú kamene ani
mŕtvoly: sú to inteligentné a
slobodné bytosti, všetky pozdvihnuté
do toho istého nadprirodzeného
poriadku“[20].

10. Môžeme si však položiť otázku: Je
možné poslúchať aj vtedy, keď
nerozumieme, alebo dokonca máme
na vec iný názor? Jednoznačne áno; a
aj vtedy – ba možno ešte viac –
môžeme poslúchať z lásky, a preto
slobodne. Práve tu, často spolu s
láskou, vstupuje do hry aj viera:
poslúchnem bez toho, aby som
veciam rozumel alebo ich videl
rovnako, keď prijmem, že pokyn mi



dávajú rozvážni ľudia, ktorí to vedia
posúdiť lepšie ako ja sám; alebo keď
prijmem, že po zvážení vecí treba
urobiť rozhodnutie a že je na niekom,
aby ho uskutočnil. Keď vidíme milosť
Ducha Svätého v tomto úsudku a v
našej ochote prijať takéto
rozhodnutie, poslušnosť sa prejavuje
ako skutok viery.

Ako tvrdí svätý Tomáš v nadväznosti
na Aristotela, vôľa je schopnosťou,
ktorá správne riadi človeka[21], hoci
potrebuje rozum, aby jej predstavil
predmety voľby. Zo srdca vychádza
všetko, čo je dobré, a všetko, čo je zlé
(porov. Lk 6, 45): človek sa môže
rozhodnúť, že nebude chcieť
porozumieť, alebo že nebude chcieť
viesť dialóg, aby lepšie pochopil
nejakú otázku. Vôľa – ako ukazuje
skúsenosť – môže až tak ovládnuť
rozum, že ho dokonca prinúti poprieť
niečo objektívne jednoznačné. Ale
slobodná vôľa ho môže viesť aj k
tomu, aby sa vydal na nové cesty bez



toho, že v určitom momente
všetkému rozumie.

Ak sa tvárou v tvár ťažkostiam a
utrpeniu ocitneme zmätení, bez
pochopenia, pomôže nám
kontemplácia Ježiša, ktorý vo svojej
ľudskej prirodzenosti chcel tiež
podstúpiť toto utrpenie: v modlitbe
„Bože môj, Bože môj, prečo si ma
opustil?“ (Mt 27, 46) napĺňa prorocké
slová Žalmu 22. Jeho odpoveď,
pulzujúca slobodou uprostred
bolesti, tiež čerpá zo žalmov: „Otče,
do tvojich rúk porúčam svojho
ducha“ (Lk 23, 46, porov. Ž 31, 6).
Ježišova poslušnosť je
zadosťučinením za Adamovu
neposlušnosť (porov. Rim 5, 19); celý
jeho život a smrť sú poslušnosťou
Bohu Otcovi a príčinou našej spásy
(porov. Flp 2, 6-11).

Poslušnosť a dôvera

11. Poslušnosť a dôvera sa navzájom
vyžadujú do tej miery, že ak sú



opravdivé, človek prirodzene
prechádza od jedného k druhému:
tam, kde je dôvera, je vypočutie si
názoru druhého človeka – a v
prípade potreby aj osvojenie si
tohoto názoru–, zvyčajne normálnym
prejavom túžby vybrať si to, čo je
najlepšie. Na druhej strane, ak je
dôvera oslabená, hrozí, že poslušnosť
sa stane čisto vonkajšou, formálnou a
vzdialenou. Preto na uľahčenie
zdravej poslušnosti je nevyhnutná
atmosféra náklonnosti a
dobrosrdečnosti. To, že sa ľudia cítia
milovaní a nie kontrolovaní, že sú
skutočne vypočutí, že cítia, keď sa ich
názory cenia: všetky tieto postoje
posilňujú slobodu a zároveň
poslušnosť.

Svätý Josemaría zdôraznil, že dôvera
je kľúčom k budovaniu priateľstva
medzi rodičmi a deťmi: „Ak nemajú
slobodu, ak vidia, že sa im
nedôveruje, [deti] budú vždy cítiť
nutkanie klamať“[22]. Keď chýba



dôvera, rýchlo sa vytvorí odstup a
ľahko sa stratí transparentnosť,
pretože intimita je citlivá oblasť,
ktorá potrebuje bezpečné prostredie,
aby sa mohla rozvinúť. Snažiť sa
zabezpečiť len vonkajšiu poslušnosť,
bez snahy vnútorne zjednotiť svoje
vôle, je ako stavať dom na piesku
(porov. Mt 7,26).

Pri plnení poslania vytvárania
atmosféry dôvery majú väčšiu
zodpovednosť tí, ktorí majú v rodine
alebo v skupine autoritu. V
skutočnosti ich prvým skutkom
služby môže byť aktívne rozvíjanie
tohto priestoru dôvery u všetkých a
zároveň napredovanie v hľadaní
Božej vôle pre seba a pre svoje
poslanie. Takto, opierajúc sa jeden o
druhého, budú hľadať a nachádzať
Božiu vôľu pre seba a pre svoje
poslanie. Aj pri potrebnej organizácii
– ktorá je nevyhnutná, pretože Dielo
je „neorganizovaná organizácia“[23] –
musia všetci vedieť a aj cítiť sa, podľa



vyjadrenia nášho Otca, že sme
„slobodní ako vtáci“[24].

Práve potreba kontextu dôvery a
rodinného tepla viedla svätého
Josemaríu k tomu, aby zdôraznil, že v
Diele je najsilnejším príkazom
„prosím“. Nebola to len otázka
terminológie, ale označenie
prirodzeného postoja v rodinnom
prostredí, medzi dospelými,
inteligentnými a slobodnými
osobami. Navyše skutočnosť, že Dielo
je nadprirodzená rodina, kladie vieru
a lásku spolu s dôverou za skutočné
základy uplatňovania autority i
poslušnosti.

Poslušnosť a apoštolská plodnosť

12. Pán „z toho, čo vytrpel, naučil sa
poslušnosti; a keď dosiahol
dokonalosť, stal sa pôvodcom večnej
spásy pre všetkých, ktorí ho
poslúchajú“ (Heb 5, 8-9). Spása ako
ovocie Kristovej poslušnosti až po
smrť na kríži osvetľuje aj vzťah medzi



poslušnosťou a apoštolskou
plodnosťou nášho života.

Často sme meditovali nad scénou, v
ktorej Peter poslúchol Pána, hoci z
ľudského hľadiska bolo nerozumné
riadiť sa jeho pokynmi: „Zatiahni na
hlbinu a spustite siete na lov“ (Lk 5,
4). Pomaly sa nad tým zamyslime:
koľko dobrých vecí vyplynulo z
Petrovej poslušnosti tomuto Duc in
altum! „Ó, sila poslušnosti! —
Genezaretské jazero odmietalo vydať
svoje ryby Petrovým sieťam.
Zbytočne stratená noc. — Potom
znovu poslušne spustil siete do vody
a piscium multitudinem copiosam—
chytili veľké množstvo rýb. — Ver mi:
zázrak sa opakuje každý deň“[25].

13. V apoštolskom poslaní môžeme a
musíme mať osobnú a veľkú
iniciatívu, ktorá je plodom lásky k
Bohu a k druhým, a zároveň rozvíjať,
nasledujúc tých, ktorí ich riadia,
toľko aktivít organizovaných v



centrách Diela, počnúc vernosťou
prostriedkom, ktoré nám odovzdal
náš Otec. To všetko bez toho, aby sme
zabúdali, že hlavným prostriedkom
bude vždy modlitba: „Modlitba je
naša sila: nikdy sme nemali inú
zbraň“[26].

V riadení Diela a v organizácii jeho
apoštolátov je forma poslušnosti
spôsobom vlastným rodine,
spoločenstvu osôb. Myslieť na
spoločenstvo osôb znamená myslieť
na spoločenstvo slobôd, spoločenstvo
osobných iniciatív, ktoré tiež
„uskutočňujú Opus Dei“, a
spoločenstvo rôznych generácii. Z
presvedčenia, že Boh koná v srdciach
všetkých a že všetci sa snažíme
počúvať Božiu vôľu, vyplýva
poslušnosť vlastná rodine, v ktorej sa
každý člen aktívne snaží
spolupracovať na spoločnom
projekte. Takto chápaná a žitá
poslušnosť je výrazom jednoty, tej
jednoty, ktorá je práve podmienkou



apoštolskej plodnosti: ut omnes unum
sint... ut mundus credat (Jn 17, 21).

Prísne rešpektujúc oddelenie
duchovného sprevádzania od
riadenia osôb, musíme žiť a pracovať
vždy plní vďačnosti za kresťanské
povolanie v Diele, podporovať
bohatstvo každého z nás, aby sme
pracovali ako tím a ako rodina.

Pestovanie autentickej čnosti
poslušnosti nás chráni pred
neschopnosťou počúvať, pred
servilnosťou, ktorá len vykonáva bez
sprostredkovania celého vnútorného
bohatstva, ktoré Boh dal každému
človeku. Preto nás svätý Josemaría
varoval pred týmito rizikami. Na
jednej strane sa domnieval, že
„väčšina neposlušností pochádza z
neschopnosti počúvať príkaz, čo je v
podstate nedostatok pokory alebo
túžby slúžiť“[27]. Na druhej strane
práve v dôsledku túžby počúvať s
postojom služby zdôraznil, že „v



Opus Dei počúvame hlavou a vôľou;
nie ako mŕtvoly. S mŕtvolami nikam
nechodím, zbožne ich
pochovávam“[28]. V tomto zmysle
poslúchať neznamená len plniť vôľu
iného človeka, ale spolupracovať s
ním v spojení vôle a hlavy, myslenia.

Inteligentná poslušnosť svätého
Jozefa

14. V liste o svätom Jozefovi sa pápež
František zamýšľal nad tým, ako „v
každej situácii svojho života vedel
Jozef vysloviť svoje fiat, podobne ako
Mária pri zvestovaní a Ježiš v
Getsemanskej záhrade“[29]. Keď mal
svätý Josemaría hovoriť o
poslušnosti, často sa odvolával na
svätého Jozefa, pretože v
patriarchovi videl práve to srdce,
ktoré počúva: pozorné voči Bohu a
zároveň pozorné voči udalostiam,
voči ľuďom okolo seba. Napríklad pri
návrate z Egypta nám ukazuje, ako
„Jozefova viera neochabuje a jeho



poslušnosť je vždy dôsledná a rýchla.
Aby sme lepšie pochopili ponaučenie,
ktoré nám tu svätý Patriarcha dáva,
je dobré, keď si uvedomíme, že jeho
viera je aktívna a že jeho poddajnosť
nie je vyjadrením poslušnosti
človeka, ktorý sa len necháva unášať
behom udalostí“[30].

V tomto duchu náš zakladateľ
oceňoval práve skutočnosť, že svätý
Jozef, keďže bol mužom modlitby,
uplatňoval svoju inteligenciu na
skutočnosť, ktorú mal pred sebou: „V
rozličných okolnostiach svojho života
neprestáva Patriarcha rozmýšľať, ani
sa nevzdáva svojej zodpovednosti.
Naopak, do služby viery zapája celú
svoju ľudskú skúsenosť. (...) Takáto
bola teda viera svätého Jozefa:
bezvýhradná, plná dôvery, celistvá,
prejavená v účinnom odovzdaní sa
do Božej vôle a v inteligentnej
poslušnosti“[31].



Je pochopiteľné, že najmä pre nás,
ktorí sme povolaní byť svätými v
meniacich sa a náročných situáciách
tohto sveta, svätý Josemaría trvá na
potrebe učiť sa inteligentnej
poslušnosti, integrovanej do našej
osobnej slobody.

Poslušnosť Márie

15. V posledných rokoch sa po celom
svete rozšírila úcta k Panne Márii 
rozväzujúcej uzle. Táto zbožnosť má
veľmi staré korene, pretože už na
začiatku tretieho storočia svätý
Irenej Lyonský napísal: „Eva svojou
neposlušnosťou uviazala uzol
nešťastia pre ľudský rod, ale Mária
ho svojou poslušnosťou
rozviazala“[32]. Koľko uzlov, ktoré sa
vo svete a v našom živote zdajú byť
nerozviazateľné, sa rozviažu, ak
budeme ako Panna Mária žiť pre
Božie plány!

Náš Otec hovoril: „Snažme sa od nej
učiť, nasledujúc jej príklad



poslušnosti voči Bohu, tú jemnú
rovnováhu úslužnosti a múdrej
autority. Mária nemá nič spoločné so
správaním nerozumných panien,
ktoré síce poslúchajú, ale bez
rozmyslu. Panna Mária pozorne
počúva to, čo Boh chce, uvažuje o
tom, čomu nerozumie, pýta sa na to,
čo nevie. A potom s úplnou
odovzdanosťou plní Božiu vôľu: Hľa,
služobnica Pána, nech sa mi stane
podľa tvojho slova (Lk 1, 38). Nie je to
nádherné? Svätá Mária, učiteľka
celého nášho života, nám teraz
ukazuje, že poslušnosť voči Bohu nie
je servilnosť, ani potláčanie
vlastného svedomia, ale že nás
vnútorne poháňa objaviť slobodu
Božích detí (porov. Rim 8, 21)“[33].

Ak sa niekedy poslušnosť dostane do
konfliktu so slobodou, obráťme sa na
Máriu: ona nám vyprosí milosť, aby
sme v autentickej poslušnosti objavili
slobodu Božích detí. A so slobodou aj
radosť.



S láskou vás žehná

váš Otec

Rím, 10. februára 2024.

[1] Porov. C. Fabro, «Un maestro de
libertad cristiana», v L'Osservatore
Romano, 2-VII-1977. Taktiež na
www.opusdei.org/es-es/article/un-
maestro-de-la-libertad-cristiana.

[2] Svätý Josemaría, Modlitba k Duchu
Svätému, apríl 1934.

[3] Katechizmus Katolíckej Cirkvi, bod
397.

[4] Svätý Josemaría, List 38, bod 41.
Odteraz citáty, ktorých autor nie je
uvedený, pochádzajú od svätého
Josemaría.

[5] Benedikt XVI., Homília, 15-IV-2010.



[6] Svätý Ruženec, Štvrté tajomstvo
svetla.

[7] František, Príhovor, 17-II-2022.

[8] Ísť s Kristom, bod 17.

[9] Cesta, bod 621.

[10] Porov. Svätý Tomáš Akvinský, 
Summa Theologiae, II-II, q. 104 a. 1.

[11] Ísť s Kristom, bod 17.

[12] Benedikt XVI., Anjel Pána, 1-
VII-2007.

[13] Vyhňa, bod 788.

[14] Ísť s Kristom, bod 17.

[15] Boží priatelia, bod 30.

[16] Svätý Augustín, In Epist. Ioannis
ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

[17] Svätý Augustín, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).



[18] List 11, bod 39.

[19] Svätý Bazil Veľký, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Rozhovory, bod 2.

[21] Porov. Svätý Tomáš Akvinský, 
Quaest. disp. De Malo, q. VI: Intelligo
enim quia volo; et similiter utor
omnibus potentiis et habitibus quia
volo.

[22] Rozhovory, bod 100.

[23] Rozhovory, bod 63.

[24] List 18, bod 38.

[25] Cesta, bod 629.

[26] List 17-VI-1973, bod 35.

[27] Brázda, bod 379.

[28] Poznámky z rodinného stretnutia,
9-XI-1964, citované vo Vázquez de



Prada, El Fundador del Opus Dei (III),
s. 407.

[29] František, Patris corde, 8-XII-2020,
bod 3.

[30] Ísť s Kristom, bod 42.

[31] Ibid.

[32] Svätý Irenej Lyonský, Adversus
hæreses, III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33] Ísť s Kristom, bod 173.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/list-prelata-10-
februara-2024-poslusnost/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/list-prelata-10-februara-2024-poslusnost/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-prelata-10-februara-2024-poslusnost/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-prelata-10-februara-2024-poslusnost/

	List preláta (10. februára 2024) | Poslušnosť

