
opusdei.org

List od Preláta
(marec 2010)

Podporujme cez Pôstne obdobie
túžbu po duchovnom obnovení
prestupovaním k svätej spovedi
a každodennou prípravou na
prijímanie Ježiša Krista v
Eucharistii.

14.03.2010

Moji milovaní: nech Ježiš ochraňuje
moje dcéry a mojich synov!

Tento rok sa pápež vo svojom
posolstve k Veľkej noci dotýka širokej
témy spravodlivosti. Odvolávajúc sa



na klasickú definíciu tejto cnosti – 
dať každému, čo mu patrí – Benedikt
XVI. vysvetľuje, že to, čo človek
najviac potrebuje, mu nemôže byť
zaručené zákonmi. Aby sa mohol
tešiť zo života vo svojej plnosti,
potrebuje niečo oveľa intímnejšie,
niečo, čo môže dostať iba zadarmo:
dalo by sa povedať, že človek žije z
lásky, akú mu môže dať jedine Boh,
ktorý ho stvoril na svoj obraz a
podobu.[1] Dať každému, čo mu patrí
je v oblasti ľudských vzťahov
nevyhnutným predpokladom pre
rozvoj spravodlivej a opravdivo
ľudskej spoločnosti; a v tomto zmysle
by sa mal každý človek usilovať o čo
najlepšie plnenie si svojich
povinností voči ostatným, či už ako
samostatný jedinec, alebo uprostred
komunity, ku ktorej patrí: rodiny,
firmy, občianskej spoločnosti.
Nemôžeme sa však uspokojiť iba s
týmto. Svätý Josemaría radil: buď
spravodlivý a spravodlivosť
zdokonaľuj láskou.[2]



Poctivosť a správny úmysel pri
plnení si povinností voči druhým
tvoria základ správne usporiadaného
občianskeho spolužitia, hoci ani to
ešte nestačí. Pánovi ležalo na srdci
uzdravenie chorých a nasýtenie tých,
čo trpeli hladom, no takisto a
predovšetkým im chcel uľaviť v ich
duchovných potrebách: vyslobodiť
ich z neznalosti o Božích veciach, z
choroby hriechu... Pretože, ako píše
sv. Augustín, ak ,,je spravodlivosť
cnosťou, ktorá dáva každému, čo mu
patrí (...), potom ľudská spravodlivosť
nie je tým, čo človeka oddeľuje od
Boha.“[3] Preto náš Otec nástojil: 
Musíte si uvedomiť, že s obyčajnou
spravodlivosťou veľké problémy
ľudstva nikdy nevyriešite.
Nečudujte sa, že keď sa uplatňuje
len prísna spravodlivosť, ľudia
ostávajú zranení. Dôstojnosť
človeka, ktorý je Božím dieťaťom,
však vyžaduje omnoho viac.
Spravodlivosť musí byť preniknutá
a sprevádzaná láskou, ktorá



všetko zjemňuje a robí to božským,
lebo Bohje predsa láska.[4] A my
by sme sa mali vždy nechať viesť
láskou k Bohu, ktorá uľahčuje
lásku k blížnemu a očisťuje a
pozdvihuje každú pozemskú lásku.
[5]

Tieto úvahy nám na začiatku
Pôstneho obdobia takisto pomáhajú
uviesť do života pozvanie k
obráteniu, s ktorým sa na nás liturgia
počas týchto týždňov obracia, ako
prípravu na Veľkú noc. Aby sme
mohli účinne spolupracovať pri
nastoľovaní spravodlivejšieho
poriadku v spoločnosti, na prvom
mieste je treba nastoliť poriadok v
nás samotných.

Ako už upozorňoval náš Pán, keď
farizejom vyčítal ich
posadnutosť ,,čistými a nečistými“
potravinami, človeka nemôže
poškvrniť nič, čo vchádza doň zvonka,
ale čo vychádza z človeka, to



poškvrňuje človeka.[6] Ľudské srdce
zranené prvotným hriechom a
osobnými hriechmi tak predstavuje
zdroj najhorších ziel; naopak, v
ľudskom srdci uzdravenom a
pozdvihnutom milosťou sa takisto
nachádza aj prameň tých najväčších
dobier.

Prvotný hriech bol príčinou toho, že
sa narušilo počiatočné spoločenstvo,
ktoré navzájom veľmi úzko spájalo
človeka s Bohom. Osobné hriechy
túto trhlinu ešte viac zväčšujú, až
kým ju nepremenia na hlboké
rozdelenie. Vidíme to predsa v
toľkých aspektoch života jednotlivca i
spoločnosti. Hoci prirodzenosťou
otvorený voči ostatným, človek v
sebe pociťuje neznámu tiaž, ktorá
ho vedie stiahnuť sa do seba
samého, vyvyšovať sa nad
ostatných a stavať sa proti nim: je
to egoizmus, následok prvotného
hriechu. Adam a Eva, zvedení
satanovým klamstvom, siahnuc po



tajomnom ovocí i napriek Božiemu
prikázaniu vymenili tak logiku
dôvery v Lásku za podozrievavosť
a rivalitu; logiku prijímania a
dôverčivého očakávania darov
Druhého za úzkostlivú logiku
majetníctva a konania na vlastnú
päsť (porov. Gn 3, 1-6), a ako
dôsledok zakúsili pocit nepokoja a
neistoty. Ako sa človek môže
oslobodiť od tohto sebeckého
impulzu a otvoriť sa láske?[7]

Daná otázka vyjadruje najhlbšiu
túžbu každého človeka, lebo tým, že
sme boli stvorení láskou a pre lásku,
všetci muži i ženy – nech sa to
akokoľvek snažia skrývať – túžia
naplniť svoje srdce láskou veľkou a
čistou, láskou, ktorá znamená
darovať sa Bohu a pre Boha
ostatným, tak, že už nezostane
priestor pre neusporiadanú lásku k
sebe samému. Toto je však možné iba
s pomocou Božej milosti, ktorá
uzdravuje, posilňuje a pozdvihuje



našu dušu; milosti, ktorá k nám v
hojnosti prúdi predovšetkým
prostredníctvom sviatosti pokánia a
Eucharistie.

Podporujme teda cez Pôstne obdobie
túžbu po duchovnom obnovení, tým,
že budeme viac dbať o pristupovanie
k svätej spovedi s dostatočnou
frekvenciou a o každodennú
prípravu na prijatie Pána v
Eucharistii. Okrem toho, spravme
všetko možné pre to, aby sa ľudia, s
ktorými sa obvykle stretávame,
vybrali po tej istej ceste. Už sme
konkretizovali spôsob, ako žiť pôstne
obyčaje, ktoré nám Cirkev odporúča
pre tieto týždne? Keď sa snažíme
prehlbovať vzťah s naším Pánom a s
najsvätejšou Pannou Máriou, žiť s
väčšou veľkorysosťou ducha pokánia
a určovať si konkrétne ciele, ako
pomáhať druhým – v prvom rade a
predovšetkým v apoštoláte, táto
snaha razí cestu k tomu, aby sme s



dobre pripravenou dušou boli
schopní prijať plody Veľkej noci. 

V tomto pláne nadobúda veľkú
dôležitosť úsilie každým dňom sa
viac stotožňovať s Bohom, vždy v
konkrétnom aspekte nášho života.
Tieto postupné zmeny – možno že len
v maličkostiach, ale zato s takou istou
rozhodnosťou, ako by šlo o veľké veci
– sú chvíľami zásadnej dôležitosti pre
našu svätosť. Pán si túžobne želá, aby
sa v nás táto premena odohrala, no
potrebuje našu osobnú spoluprácu.
Pripomeňme si slová sv.
Augustína: ,,Boh, ktorý ťa stvoril bez
teba, ťa bez teba nespasí.“[8]

S pomocou vnuknutí Ducha Svätého
majú tieto každodenné malé pokroky
v sebe moc otvoriť dokorán dvere
nášho ja, aby nás Božia milosť očistila
a zapálila láskou k Bohu a k
blížnemu. A preto, ako písal sv.
Josemaría, na pôst sa nesmieme
pozerať len ako na úsek času,



ktorý sa v liturgii cyklicky
opakuje. Je to jedinečná chvíľa; je
to Božia pomoc, ktorú treba prijať.
Ježiš prechádza popri nás a
očakáva od nás – tu a teraz –
hlbokú premenu.[9]

Pouvažujme nad tým, že slovo 
spravodlivosť má v Starom Zákone
veľmi hlboký význam, hlavne vtedy,
keď sa hovorí o Bohu. V tomto zmysle
poukazuje v prvom rade na Božiu
svätosť, ktorú nám chce Pán dať
prostredníctvom viery v Ježiša
Krista, ako nás to učí svätý Pavol v
liste Rimanom. Lebo niet rozdielu:
veď všetci zhrešili a chýba im Božia
sláva; ale sú ospravedlnení zadarmo
jeho milosťou, vykúpením v Kristovi
Ježišovi. Jeho Boh ustanovil ako
prostriedok zmierenia skrze jeho krv
prostredníctvom viery, aby ukázal
svoju spravodlivosť.[10]

Jedine zjednotení s Ježišom skrze
vieru a sviatosti dosiahneme svätosť,



ktorú pre nás On získal svojou
smrťou na kríži za naše hriechy a
svojím zmŕtvychvstaním pre naše
ospravedlnenie. Tu sa ukazuje Božie
spravodlivosť, hlboko odlišná od
tej ľudskej. Boh za nás zaplatil
výkupnou cenou svojho Syna,
cenou skutočne nesmiernou.
Tvárou v tvár spravodlivosti kríža
sa človek môže búriť, pretože ona
ukazuje, že ľudský tvor nie je
bytosť samostatná, ale že
potrebuje Druhého, aby mohol byť
plne samým sebou. Premeniť sa na
Krista a uveriť v Evanjelium
znamená presne toto: zbaviť sa
ilúzie sebestačnosti, a odhaliť a
prijať tak vlastnú úbohosť, úbohosť
ostatných a potrebu Božieho
odpustenia a priateľstva.[11]

Ako dobre sa v tomto kontexte
rozumie vytrvalé kázanie nášho Otca
– v prvom rade svojím príkladom – o
tom, ako sa každodenne a na vlastnej
skúsenosti vkladať do



role ,,márnotratného syna“! Učenie,
podľa ktorého by sme sa mali riadiť v
každom okamihu, no osobitne počas
nasledujúcich týždňov. Ľudský život
v istom zmysle predstavuje
neustály návrat do domu nášho
Otca. Návrat skrze ľútosť, skrze
obrátenie srdca, ktoré
predpokladá túžbu po zmene,
pevné rozhodnutie polepšiť svoj
život, a ktoré sa následne prejaví v
skutkoch obety a odovzdania sa.
Návrat do domu Otca
prostredníctvom sviatosti
zmierenia, kde sa vyznaním
svojich hriechov obliekame v
Krista a stávame sa tak jeho
bratmi a sestrami, a členmi Božej
rodiny. 

Ako otec z podobenstva, Boh na nás
čaká s otvorenou náručou, hoci si to
nezaslúžime. Náš dlh však nie je
dôležitý. Ako v prípade
márnotratného syna postačí, ak
otvoríme svoje srdce, ak budeme



túžiť po dome nášho Otca, ak budeme
žasnúť a radovať sa nad darom, ktorý
nám Boh dáva tým, že nám
umožňuje nazývať sa, a skutočne aj
byť – i napriek tak veľmi
nedostatočnej odpovedi z našej
strany – jeho deťmi.[12]

Bez toho, že by sme sa unavili, táto
cesta pre nás bude ľahšia, ak
ostaneme veľmi blízko
Preblahoslavenej Panny Márie, našej
Matky, a svätého Jozefa, jej
prečistého ženícha. Obráťme sa na
nich s veľkou dôverou počas tohto
mariánskeho roka, ktorý sme v Diele
začali, s blížiacim sa obnovením
našej vernosti Dielu na sviatok
Svätého Patriarchu. Opäť ma dojali
ďalšie slová svätého Josemaríu, nad
ktorými by sme sa mali hlboko
zamyslieť. Hovoriac o začiatku
apoštolskej práce Opus Dei medzi
ženami svojim dcéram vravel: 
Myslel som si, že v Opus Dei budú
iba muži. Niežeby som nemal rád



ženy (...), ale pred 14. februárom
1930 som o vašej existencii v Opus
Dei ani len netušil, hoci v mojom
srdci sa stále ozývala túžba vo
všetkom plniť Božiu vôľu.[13] Deti
moje, skutočne hľadáme, ako v sebe
živiť túto dispozíciu – túžbu plniť
Božiu vôľu – v každom okamihu?
Uvedomujeme si, že iba s ňou má
život kresťanskej ženy a muža
zmysel?

Predchádzajúci mesiac som
uskutočnil rýchlu cestu do Valencie –
na pozvanie arcidiecézneho
arcibiskupa v rámci Kňazského roka
– a do Palmy de Mallorca, na
Baleárske ostrovy, kde apoštolská
práca Prelatúry živo rastie. Na
obidvoch miestach som sa
takpovediac vlastnou rukou dotkol
potreby Boha, ktorá je zakorenená v
toľkých dušiach, a videl som, s akou
vďačnosťou prijímajú ducha Opus
Dei, uľahčujúceho im hľadanie a
stretávanie sa s Najsvätejšou



Trojicou v každodennom živote. Ako
vždy, keď sa vydávam na cesty,
opieral som sa o modlitby vás
všetkých. Aj naďalej ma vždy
sprevádzajte!

23. marca si opäť pripomenieme
výročie smrti milovaného dona
Álvara. Keď si spomeniem, s akou
vytrvalosťou nás pobádal utiekať sa k
Panne Márii, poradil by som vám,
aby ste sa každý sám obracali na jeho
príhovor – aby tak milosti tohto
mariánskeho roka prenikli hlboko do
vašich duší.

Koncom mesiaca, 28. marca, si
pripomenieme nové výročie kňazskej
vysviacky nášho Otca. Prosme ho za
pápeža a jeho spolupracovníkov, za
všetkých biskupov a za kňazov
celého sveta, za kňazské a rehoľné
povolania, za svätosť celého Božieho
ľudu, ktorú Ježiš Kristus získal cenou
svojej krvi.[14]

So všetkou láskou vás žehná,



Váš Otec + Javier

Rím, 1. marca 2010

[1] Benedikt XVI., Posolstvo k Veľkej
noci 2010, 30-X-2009.

[2] Sv. Josemaría, Kristus, ktorý
prichádza, č. 77.

[3] Sv. Augustín, Boží štát XIX, 21.

[4] 1 Jn 4, 16.

[5] Sv. Josemaría, Boží priatelia, č.
172.

[6] Mk 7, 15.

[7] Benedikt XVI., Posolstvo k Veľkej
noci 2010, 30-X-2009.

[8] Sv. Augustín, Sermón 169, 13 (PL
38, 923).

[9] Sv. Josemaría, Kristus, ktorý
prichádza, č. 59.

[10] Rim 3, 22-25.



[11] Benedikt XVI., Posolstvo k Veľkej
noci 2010, 30-X-2009.

[12] Sv. Josemaría, Kristus, ktorý
prichádza, č. 64.

[13] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného stretnutia, 11-VII-1974.

[14] Porov. 1 Kor 6, 20; 7, 23.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/list-od-prelata-marec-2010/

(11.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/list-od-prelata-marec-2010/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-od-prelata-marec-2010/

	List od Preláta (marec 2010)

