
opusdei.org

List od Preláta
(august 2009)

“Navrhujem vám, v prvom
rade, aby sme sa hlbšie
zamysleli nad každodennou
odpoveďou Panny Márie: je to
nesmierne bohatstvo, ktoré je
tu pre každého z nás”, píše
Prelat v augustovom liste.

04.09.2009

Moji milovaní! Nech Ježiš ochraňuje
moje dcéry a mojich synov!

Assumpta est Maria in cælum, gaudet
exercitus angelorum[1]; Mária bola



vzatá do neba s telom a dušou, a
anjeli majú účasť na tejto radosti.
Taktiež všetci kresťania sme
naplnení radosťou, pretože Panna
Mária žije vo večnosti v plnosti Boha,
vidí a miluje Najsvätejšiu Trojicu v
nebeskej sláve.

Keďže sa blíži sviatok Nanebovzatia
Panny Márie 15. augusta, chcel by
som vám pripomenúť, že táto veľká
slávnosť nás podnecuje k tomu, aby
sme pozdvihli náš pohľad k nebu.
Nie k nebu, vytvorenému
abstraktnými predstavami, ani k
vymyslenému nebu vytvorenému
umením, ale k nebu, ktoré
skutočne existuje, ktoré je Boh
sám: Boh je nebo. A On je naším
cieľom, cieľom a večným
príbytkom, od ktorého
pochádzame a ku ktorému
kráčame (...). Je to príležitosť vydať
sa s Máriou do výšin ducha, kde
môžeme dýchať čistý vzduch
nadprirodzeného života a zažiť



najautentickejšiu krásu, krásu
svätosti[2]. Ako a s akou
vytrvalosťou sa utiekame k Panne
Márii, aby sme vždy a vo všetkom
mali nadprirodzený pohľad? Prosíme
našu Matku, aby v našich dušiach
rástol duch kontemplácie?

Slová Benedikta XVI., ktoré som
práve citoval, sú dobrým úvodom k
tajomstvu viery, ktoré si práve
chceme znova vychutnať. Ako
napísal svätý Josemaría, je to
tajomstvo lásky. Ľudský rozum nie je
schopný to naplno pochopiť. Iba viera
nás necháva tušiť, ako mohol byť
nejaký ľudský tvor pozdvihnutý k tak
veľkej dôstojnosti, že sa stáva
láskyplným zdrojom potešenia
Najsvätejšej Trojice. Vieme, že je to
tajomstvo, ale keď sa jedná o našu
Matku, budeme sa snažiť o hlbšie
pochopenie – ak sa to takto dá vôbec
povedať – ako u ostatných právd
viery[3]. Utiekajme sa k nášmu
Otcovi, ktorý tvárou tvár vidí Boha,



najsvätejšie človečenstvo Ježiša
Krista, Pannu Máriu, anjelov a
ostatných svätých, prosiac ho o to,
aby nám od Pána vyprosil svetlo, aby
sme hlbšie prenikli do tejto pravdy
viery a aby sme tak viac milovali a
obdivovali svätú Pannu Máriu.

Navrhujem vám, v prvom rade, aby
sme sa hlbšie zamysleli nad
každodennou odpoveďou Panny
Márie, aby sme sa zastavili —počas
osobnej meditácie— nad úryvkami
zo svätého Písma, ktoré nám o nej
rozprávajú: aj keď ich nie je veľa, v
týchto textoch sú obsiahnuté všetky 
magnalia, všetky veľké skutky, ktoré
nám Duch Svätý chcel zjaviť o Matke
Božej a našej Matke: je to nesmierne
bohatstvo, ktoré je tu pre každého z
nás, aby sme ho objavili pod vedením
Magistéria Cirkvi. Odporúčam vám,
aby sme si tiež znova prečítali niečo z
mariológie a aby sme sa snažili
preniknúť hlbšie —prostredníctvom
meditácie nad sústredene



prečítaným textom— do
nevýslovných vecí, ktoré v Panne
Márii vykonal ten, ktorý je mocný, a
sväté je jeho meno[4]. Spev 
Magnificat, ktorý vykvitol na perách
a v srdci Márie, inšpirovanej Duchom
Svätým, je pre nás najlepšou školou
ako spoznať našu Matku, stretávať sa
s ňou a napodobňovať ju: je to
portrét, skutočná ikona Márie, v
ktorej ju môžeme vidieť takú, aká
je[5].

Všimnime si obzvlášť jej život
modlitby. Tak ju objavíme, keď
meditujeme nad prvým tajomstvom
radostného ruženca. Žena s
najsladším menom, Mária, je
ponorená do modlitby. Ty si v onom
dome tým, čím chceš byť: priateľ,
sluha, zvedavec, sused...[6]. Vložme sa
rozhodne do tejto scény, a prijmime
tak s vážnosťou pozvanie nášho Otca.
Usilujme sa nájsť —každý z nás—
naše miesto, aby sme mohli denne
pozorovať túto kľúčovú udalosť v



dejinách našej spásy, a taktiež počas
modlitby Anjel Pána a ruženca.
Môžeme myslieť na Pannu Máriu,
ktorá žije v neustálom rozhovore s
Bohom, a tak ju nachádzame v
okamihu, keď jej Archanjel priniesol
Božie posolstvo. To isté sa deje v
druhom tajomstve ruženca svetla:
dôverná prosba, ktorú Panna Mária
vysloví svojou poznámkou na svadbe
v Káne, vedie k tomu, že Ježiš vykoná
svoj prvý zázrak, určitým spôsobom
predchádzajúc svoju hodinu, a k
tomu, že prví nasledovníci jej Syna
dostanú dar viery, ako poznamenáva
evanjelium niekoľkými slovami: a
jeho učeníci uverili v neho[7].

Práve svätý Ján, milovaný učeník,
nám rozpráva o tejto udalosti.
Zjavuje nám, že Najsvätejšia Panna
Mária, ktorá sa do tohto okamihu
starala o svojho Syna počas rokov
skrytého života v Nazarete, bola
povolaná priamo spolupracovať na
tajomstve Vykúpenia. Tento Božský



úmysel vyčítame z Kristovej
odpovede na prosbu svojej Matky: Čo
mňa a teba do toho, žena? Ešte
neprišla moja hodina[8]. Pán to
vzťahuje na obetu Kríža. Keď nadíde
tento okamih, bude chcieť —s
nadprirodzenou a ľudskou logikou—
aby bola jeho Matka s ním, aby ako
nová Eva spolupracovala na
obnovení nadprirodzeného života v
dušiach. Rozpráva o tom znova svätý
Ján: Pri Ježišovom kríži stála jeho
matka, sestra jeho matky, Mária
Kleopasova, a Mária Magdaléna. Keď
Ježiš uzrel matku a pri nej učeníka,
ktorého miloval, povedal matke:
„Žena, hľa, tvoj syn!“ Potom povedal
učeníkovi: „Hľa, tvoja matka!“ A od tej
hodiny si ju učeník vzal k sebe[9].

Pripomenul som vám, slovami
pápeža, že sviatok Nanebovstúpenia
nás pozýva pozdvihnúť oči k nebu,
konečnému príbytku, ku ktorému
ideme, ale bez toho, aby sme
zabúdali na to, —ďalšie učenie o



Márii— že, predtým, než bola vzatá s
telom a dušou do slávy, Panna Mária
zblízka sprevádzala Krista v jeho
vykupiteľskom utrpení a smrti. Nová
Eva nasledovala nového Adama v
bolesti, v utrpení, tak ako aj vo
večnej radosti. Kristus je začiatok,
ale jeho zmŕtvychvstalé telo je
neoddeliteľné od tela jeho
pozemskej Matky. Mária, a v nej
celé ľudstvo, je zahrnuté v
nanebovstúpení k Bohu, a s ňou
taktiež celé stvorenie (...). Tak sa
zrodí nové nebo a nová zem, kde
už nebude ani žiaľu, ani náreku,
pretože už nebude existovať smrť
(por. Zjv 21, 1-4)[10].

Spolupráca Panny Márie na obeti
Kríža bola jedinečná; preto ju Cirkev
uctieva «ako Orodovnicu,
Ochrankyňu, Pomocnicu a
Prostrednicu», tak, že «nič sa ani
neuberá, ani nepridáva hodnosti a
účinnosti Krista, jediného
Prostredníka»[11]. V tejto najužšej



spolupráci na diele Vykúpenia sa
zakladá taktiež titul Eucharistická
žena, ktorým ju Ján Pavol II. nazval
vo svojej poslednej encyklike. Svätá
Eucharistia je sviatostným
sprítomnením obety Kríža, pretože
to, čo sa uskutočnilo na Kalvárii, sa
sprítomňuje počas svätej omše. A
nesmieme zabúdať na to, že na
Golgote ukázal Pán Panne Márii jej
nové materstvo. «Ježišove slová —
poznamenáva Ján Pavol II.—
dostávajú svoj najautentickejší
význam v rámci spasiteľskej misie.
Okolnosť, že ich vyslovil v okamihu
vykupiteľskej obety, im dodáva
najvyššiu hodnotu. Skutočne,
evanjelista dodáva po slovách, ktoré
adresuje Ježiš svojej Matke,
významnú vsuvku: “Ježiš vo vedomí,
že je už všetko dokonané,” (Jn 19, 28),
ako keby chcel zdôrazniť, že jeho
obeta vrcholí v okamihu, keď poručí
svoju Matku Jánovi, a v ňom všetkým
ľuďom, ktorým sa ona stane Matkou
v diele spásy»[12].



Počas každej svätej omše je Panna
Mária tajomne prítomná vedľa
oltára, kde sa nekrvavým spôsobom
sprítomňuje obeta Kríža. V tomto
neslýchanom tajomstve —napísal náš
Otec— spozorujeme akoby za
závojom najčistejšiu tvár Panny
Márie: Dcéry Boha Otca, Matky Boha
Syna, Nevesty Ducha Svätého[13].
Toto je pevným presvedčením Cirkvi,
vyslovené v jednej z modlitieb, ktoré
liturgia odporúča kňazom pre lepšiu
prípravu na slávenie Svätej Obety: Ó,
Matka plná súcitu a milosrdenstva,
Najsvätejšia Panna Mária (...),
utiekam sa k tvojmu súcitu, aby si
bola so mnou, úbohým hriešnikom,
tak ako si sprevádzala svojho
najsladšieho Syna pribitého na Kríž,
ako i spolu so všetkými veriacimi,
ktorí sa tu a v celej svätej Cirkvi
zúčastníme na tejto Božskej obete[14].
Utiekaš sa k jej príhovoru s detinskou
dôverou, každý deň, predtým než
sláviš alebo sa účastníš na svätej
omši?



Najsvätejšia Panna od Betlehema až
po Golgotu ukazovala na Krista,
viedla ku Kristovi, učeníkov —mužov
a ženy— svojho Syna: To, že Ján,
Mária Magdaléna, Salome a iné ženy
—ako čítame v evanjeliu— zostali
verne stáť pod Ježišovým krížom a že
sa neskôr stali svedkami
zmŕtvychvstania, sa stalo vďaka
tomu, že sa v oných hodinách
neodlúčili od Márie, že ju prijali do
svojho domu —do celého priestoru
svojej duchovnej cesty— od toho
nevýslovného okamihu, v ktorom im
Kristus daroval svoju Matku na
Kalvárii.

Dcéry moje a synovia moji: tá, ktorá
celá patrí Bohu, Eucharistická žena a
Učiteľka modlitby, chce, aby sme k
nej prichádzali, aby sme ju prosili,
aby nás naučila zamilovať sa do
Ježiša Krista celým naším srdcom,
celou našou dušou, aby sme mu
odpovedali úplnou vernosťou v
rozličných okamihoch a



okolnostiach. Vo sviatku
Nanebovzatia Panny Márie sa nám
ponúka veľké tajomstvo lásky: 
Kristus zvíťazil nad smrťou
všemohúcnosťou svojej lásky. Iba
láska je všemohúca. Táto láska
viedla Krista k tomu, aby pre nás
zomrel a tak zvíťazil nad smrťou.
Áno, len láska nám umožní vstúpiť
do kráľovstva života! A Mária tam
vstúpila po svojom Synovi,
zjednotená s jeho slávou po tom, čo
s ním bola zjednotená v utrpení.
Vstúpila tam s nepotlačiteľnou
túžbou, a túto cestu nám všetkým
za sebou nechala otvorenú. Preto
ju dnes vzývame: “Brána nebeská”,
“Kráľovná anjelov” a “Útočisko
hriešnikov”[15].

Modlime sa zbožne litánie a ostatné
mariánske modlitby —Zdravas’,
Zdravas’ Kráľovná, ruženec a strelné
modlitby, ktoré nám vnukne
synovská láska— s oddanou
nábožnosťou detí, pretože Mária,



Panna bez poškvrny, napravila Evin
pád: a svojou nepoškvrnenou nohou
rozdrtila hlavu pekelného draka[16].
Zjednotení s týmto veľkým
milovníkom Panny Márie, ktorým bol
náš Otec, obdivujme ako ju Otec, Syn
a Duch Svätý korunujú ako Kráľovnú
vesmíru. A klaňajú sa jej zástupy
anjelov..., a patriarchov a prorokov a
apoštolov..., a mučeníci a vyznavači a
panny a všetci svätí..., a všetci
hriešnici a ty a ja[17]. Správame sa
tak aj my?

V listoch rodine a dokumentoch sa
svätý Josemaría podpisoval menom 
Mariano. Vstúpme teda do 
Marianovej školy, napodobňujúc
nášho Otca v jeho nežnej úcte k
Najsvätejšej Panne Márii, ako malé
deti, ktoré vedia, že neustále
potrebujú starostlivosť svojej Matky.

Svätá Mária sa okrem toho vždy
prejavovala ako Matka Opus Dei, od
jeho zrodenia, a Dielo sa vyvíjalo pod



jej ochranným plášťom:
predchádzala nás, sprevádzala nás a
bola s nami na každom kroku našich
rodinných dejín a našej osobnej
pozemskej púte. V auguste si
pripomíname niektoré z týchto
okamihov: Zasvätenie Diela
Najsladšiemu Srdcu Panny Márie v
Lorete, dňa 15. augusta 1951, ktoré
ročne obnovujeme; pozvanie utiekať
sa k Božiemu milosrdenstvu
prostredníctvom Trónu slávy, ktorým
je Mária, dňa 23. augusta 1971... A
toľko iných zásahov Kráľovnej neba i
zeme, ktoré tu nemôžeme všetky
spomenúť.

V týchto dňoch sa nachádzam v
Mexiku. Prišiel som sem, aby som sa
tu zúčastnil na posviacke kostola v
Mexiko-City, postaveného k úcte
svätého Josemaríu. S každou z vás a s
každým z vás vzdávam Bohu vďaku,
pretože táto okolnosť mi umožnila
modliť sa pred Pannou Máriou z
Guadalupe vo Ville, so spomienkou



na návštevu nášho Otca v roku 1970.
Niektoré z úmyslov, ktoré vtedy
napĺňali srdce nášho Zakladateľa sú
aj dnes úplne aktuálne; niektoré sa
už uskutočnili, vďaka príhovoru
našej Matky. Utiekal som sa k nej,
opakujem, v mene nás všetkých —
ktorí sme teraz v Diele a tých, ktorí
prídu v priebehu storočí—, aby som
sa modlil za Cirkev, za pápeža a jeho
spolupracovníkov, za biskupov a
kňazov na celom svete —obzvlášť v
tomto roku kňazov—, za Opus Dei a
všetok kresťanský ľud; za to, aby sme
sa denne čoraz viac zamilovali do
Ježiša Krista. Spomínam si veľmi
intenzívne na slová, ktoré tak dojali
nášho Otca a o ktorých nám
rozprával s viditeľným dojatím v
auguste roku 1970; videli sme, že sa
zo všetkých síl snažil správať ako
vytrvalý človek modlitby. Pán do jeho
duše vtlačil oné slová —clama, ne
cesses! - Volaj, neutíchaj[18]— a pri
ktorých si želám, aby platili o našej
zbožnosti a o našich skutkoch.



Sprevádzajte ma v mojich prosbách,
obzvlášť 15. augusta, keď budeme
obnovovať zasvätenie Najsladšiemu
Srdcu Našej Matky. Myslime pritom
na odporúčanie svätého Josemaríu:
adeamus cum fiducia ad thronum
gloriæ, ut misericordiam
consequamur - pristupujme teda s
dôverou k trónu milosti, aby sme
dosiahli milosrdenstvo a našli milosť
a pomoc v pravom čase (por. Hebr 4,
16). Myslite na to teraz a tiež neskôr.
Povedal by som , že je to Božím
želaním: vložme náš vnútorný život
do týchto slov, ktoré som vám práve
povedal. Niekedy ich budete počuť bez
akéhokoľvek hluku, v intimite vašej
duše, vtedy, keď to najmenej
očakávate.

Adeamus cum fiducia: choďte —
opakujem— s dôverou k Najsladšiemu
Srdcu Márie, ktorá je našou Matkou a
Matkou Ježiša. A s ňou, ktorá je
prostredníčkou všetkých milostí, k
Najsvätejšiemu a Milosrdnému Srdcu



Ježišovmu. Taktiež s dôverou a
ponúkajúc zadosťučinenie za toľké
urážky. Kiežby vám nikdy nechýbali
slová lásky: keď pracujete, keď sa
modlíte, keď oddychujete, a tiež vtedy,
keď vykonávate činnosti, ktoré sa
zdajú byť menej dôležité, keď sa
zabávate, keď rozprávate nejakú
anekdotu, keď športujete...: skrátka,
počas celého vášho života. Vložte do
všetkého nadprirodzený zmysel a
všetko sa tak stane miestom na
intímne stretnutie s Bohom[19].

S láskou vás žehná

váš Otec

+ Javier

Mexiko-City, 1. augusta 2009.

[1] Rímsky misál, Nanebovzatie
Panny Márie, Zvolanie pred
evanjeliom [2] Benedikt XVI., Kázeň
na sviatok Nanebovzatia, 15.8.2008



[3] Svätý Josemaría, Jít s Kristem, č.
171

[4] Lk 1, 49

[5] Benedikt XVI., Kázeň na sviatok
Nanebovstúpenia, 15.8.2005

[6] Svätý Josemaría, Svätý ruženec,
prvé tajomstvo radostného ruženca

[7] Jn 2, 11

[8] Tamtiež., 4

[9] . Jn 19, 25-27

[10] Benedikt XVI., Kázeň na sviatok
Nanebovstúpenia, 15.8.2008

[11] II. Vatikánsky koncil,
Dogmatická konštitúcia Lumen
gentium, č. 62

[12] Ján Pavol II., Príhovor pri
generálnej audencii, 29.4.1997



[13] Svätý Josemaría, Panna Mária
del Pilar, článok zverejnený v “Libro
de Aragón”, Zaragoza 1976

[14] Rímsky misál, Modlitby na
prípravu na svätú omšu

[15] Benedikt XVI., Kázeň na sviatok
Nanebovstúpenia, 15.8.2008

[16] Svätý Josemaría, Svätý ruženec,
piate tajomstvo slávnostného
ruženca

[17] Tamtiež [18] Iz 58, 1

[19] Svätý Josemaría, Poznámky zo
stretnutia, 9.9.1971

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/list-od-prelata-august-2009/

(11.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/list-od-prelata-august-2009/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-od-prelata-august-2009/

	List od Preláta (august 2009)

