
opusdei.org

List Dominicae
Cenae

Dokument pápeža sv. Jána
Pavla II o eucharistickom
tajomstve a kulte.

30.05.2024

Moji ctihodní a milovaní bratia!

1. Aj toho roku na Zelený štvrtok sa
obraciam na vás listom, úzko
súvisiacim s tým, ktorý ste dostali pri
istej príležitosti minulého roku spolu
s listom pre kňazov. Predovšetkým sa
vám chcem srdečne poďakovať, že ste
prijali obidva predchádzajúce listy v



duchu jednoty, ktorú Pán ustanovil
medzi nami, a že ste tlmočili svojim
kňazom myšlienky, ktoré som chcel
vyjadriť na začiatku svojho
pontifikátu.

Urobili ste to najmä počas rannej
eucharistickej liturgie Zeleného
štvrtku, keď ste spolu so svojimi
kňazmi obnovili sľuby a záväzky,
ktoré ste na seba vzali pri vysviacke.
Mnohí z vás, ctihodní a drahí bratia,
mi o tom neskôr referovali a pridali
slová osobného poďakovania, ba
často pridali aj slová poďakovania
svojich kňazov. Okrem toho mnohí
kňazi prejavili svoju radosť jednak
pre hlboký a slávnostný charakter
Zeleného štvrtku, ktorý je "sviatkom
kňazov", jednak pre dôležitosť
problémov, o ktorých sa hovorí v im
adresovanom liste.

Tieto odpovede tvoria bohatú
zbierku, ktorá nám dala možnosť
znova sa presvedčiť o tom, aká



vzácna je pre obrovskú väčšinu
kňazov katolíckej Cirkvi cesta
kňazského života, po ktorej táto
Cirkev kráča od stáročí, ako ju milujú
a si ju vážia a ako túžia pokračovať
na nej aj v budúcnosti.

Tu musím dodať, že v liste kňazom
sme sa dotkli iba niektorých otázok,
ako to ostatne bolo jasne
podčiarknuté na začiatku listu.1
Okrem toho sa zdôraznil
predovšetkým pastoračný charakter
kňazskej služby, čo však vôbec
neznamená, že sa zabudlo na
skupiny kňazov, ktorí nerozvíjajú
bezprostrednú pastoračnú činnosť. V
tomto ohľade sa znova odvolávam na
učenie Druhého vatikánskeho
koncilu, ako aj na výroky biskupskej
synody z roku 1971.

Pastoračný charakter kňazskej služby
neprestajne sprevádza život každého
kňaza, i keď úlohy, ktoré denne plní,
nemajú bezprostredný pastoračno-



sviatostný ráz. V tomto zmysle list
kňazom z príležitosti Zeleného
štvrtku bol adresovaný všetkým
kňazom bez výnimky, hoci sa netýka,
ako som to naznačil, všetkých otázok
kňazského života a činnosti.
Pokladám za užitočné a vhodné
podať toto objasnenie na začiatku
svoju listu.

I

EUCHARISTICKÉ TAJOMSTVO

V ŹIVOTE KŇAZA A CIRKVI

Eucharistia a kňazstvo

2. Moji ctihodní a drahí bratia v
biskupskej službe, tento list, ktorým
sa na vás obraciam, je, ako som
povedal, v istom zmysle
pokračovaním predchádzajúceho
listu. Aj on má úzky vzťah k
tajomstvu Zeleného štvrtku a ku
kňazstvu. Mienim totiž venovať tento
list Eucharistii a osobitne niektorým



aspektom eucharistického tajomstva
a jeho vplyvu na život tých, ktorí ho
vysluhujú. Preto bezprostrednými
adresátmi tohto listu ste vy, biskupi
Cirkvi, a spolu s vami všetci kňazi a,
primerane ich stupňu, aj diakoni.

Veď služobné čiže hierarchické
kňazstvo, kňazstvo biskupov a
kňazov a vedľa nich služba diakonov
- služby, ktoré sa normálne začínajú
ohlasovaním evanjelia - sú veľmi
úzko späté s Eucharistiou.
Eucharistia je hlavným a ústredným
dôvodom jestvovania sviatosti
kňazstva; táto sviatosť sa definitívne
zrodila vo chvíli ustanovenia
Eucharistie a spolu s ňou.2 Nie bez
dôvodu slová "Toto robte na moju
pamiatku" boli vyslovené hneď po
slovách eucharistickej konsekrácie a
my ich tiež opakujeme vždy, keď
slávime najsvätejšiu obetu.3

Našou sviatostnou vysviackou -
ktorej udeľovanie, ako to potvrdzuje



už prvé liturgické svedectvo,4 sa
viaže na svätú omšu - sme
jedinečným a výnimočným
spôsobom spojení s Eucharistiou. V
určitom zmysle sme "z Nej" a "pre
Ňu". A sme aj za Ňu osobitne
zodpovední - tak každý kňaz vo
svojej komunite, ako aj každý biskup
na základe starostlivosti o všetky
komunity, ktoré sú mu zverené, ako
to vyžaduje "sollicitudo omnium
ecclesiarum", o ktorej hovorí svätý
Pavol.5 Teda nám biskupom a
kňazom je zverené veľké "tajomstvo
viery". A hoci je zverené aj celému
Božiemu ľudu, všetkým veriacim v
Krista, predsa nám je Eucharistia
zverená aj "pre" iných, ktorí od nás
očakávajú osobitné svedectvo úcty a
lásky k tejto sviatosti, aby aj oni
mohli budovať a oživovať seba
samých, a tak "prinášať duchovné
obete".6

Týmto spôsobom náš eucharistický
kult, tak pri slávení svätej omše, ako



aj pri uctievaní Najsvätejšej sviatosti,
je akoby oživujúci prúd, ktorý naše
služobné čiže hierarchické kňazstvo
spája so všeobecným kňazstvom
veriacich a súčasne predstavuje naše
kňazstvo v jeho vrcholnej a zároveň
ústrednej dimenzii. Kňaz plní svoje
hlavné poslanie a najplnšie sa
prejavuje ako kňaz, keď slávi
Eucharistiu.7 Najzreteľnejšie sa to
javí vtedy, keď sa sám čo možno
najviac vhĺbi do tohto tajomstva, aby
prostredníctvom jeho služby žiarilo v
ľudských srdciach a svedomiach.
Toto je najvyššie uskutočňovanie
"kráľovského kňazstva", "prameň a
vrchol celého kresťanského života".8

Kult eucharistického tajomstva

3. Tento kult smeruje k Bohu Otcovi
skrze Ježiša Krista v Duchu Svätom.
Smeruje k Otcovi, ktorý, ako hovorí
Evanjelium svätého Jána, "tak
miloval svet, že dal svojho
jednorodeného Syna, aby nezahynul



nik, kto v neho verí, ale aby mal
večný život".9

Smeruje v Duchu Svätom aj k
vtelenému Synovi, v poriadku spásy,
najmä v tej chvíli vrcholného
sebadarovania a úplného
sebaobetovania, na ktoré sa vzťahujú
slová vyslovené vo večeradle: "Toto
je moje telo, ktoré sa obetuje za
vás"... "Toto je kalich mojej krvi,
ktorá sa vylieva za vás."10 Liturgické
zvolanie "Smrť tvoju, Pane,
zvestujeme..." upriamuje našu
pozornosť práve na tú chvíľu. A keď
vyznávame jeho zmŕtvychvstanie, do
toho istého úkonu úcty zahŕňame
zmŕtvychvstalého a osláveného
Krista "po pravici Otca" i perspektívu
je "príchodu v sláve". Napriek tomu
Kristovo dobrovoľné sebaobetovanie
- milé Otcovi a oslávené
zmŕtvychvstaním - ktoré sa
sviatostne slávi spolu so
zmŕtvychvstaním, nás vedie k tomu,
aby sme sa klaňali Vykupiteľovi,



ktorý "sa stal poslušným až na smrť,
až na smrť na kríži".11

Toto naše klaňanie sa má ešte inú
osobitnú vlastnosť. Je preniknuté
veľkosťou tejto ľudskej smrti, v ktorej
svet, čiže každý z nás, "bol milovaný"
až do krajnosti.12 A súčasne je aj
našou odpoveďou a vynáhradou za
tú lásku, ktorá sa obetovala až na
smrť na kríži. To je naša
"Eucharistia", t.j. naše vzdávanie
vďaky a oslava za to, že nás vykúpil
svojou smrťou a že nám svojím
zmŕtvychvstaním dal účasť na
nesmrteľnom živote.

Tento kult, vzťahujúci sa na
Najsvätejšiu Trojicu, Otca, Syna a
Ducha Svätého, sprevádza a preniká
predovšetkým slávenie
eucharistickej liturgie. Tento kult
však musí napĺňať naše chrámy aj
mimo hodín, v ktorých sa slávia
sväté omše. Práve preto, že
eucharistické tajomstvo bolo



ustanovené z lásky a sviatostne nám
sprítomňuje Krista, zasluhuje si
vzdávanie vďaky a úctu. A táto úcta
sa musí prejavovať pri každom
našom stretnutí s Najsvätejšou
sviatosťou, či už pri návšteve
kostolov, alebo keď sa Najsvätejšia
sviatosť nesie a vysluhuje chorým.

Klaňanie sa Kristovi v tejto Sviatosti
lásky sa musí prejavovať aj
rozličnými formami eucharistickej
nábožnosti, ako sú napríklad
návštevy Najsvätejšej sviatosti,
kratšie alebo dlhšie vyloženia
Oltárnej sviatosti, výročné poklony
(štyridsaťhodinové poklony),
požehnanie s Oltárnou sviatosťou,
eucharistické procesie, eucharistické
kongresy.13 Osobitnú zmienku si
zasluhuje na tomto mieste slávnosť
Najsvätejšieho Kristovho tela a krvi,
zavedená mojím predchodcom
Urbanom IV. na pamiatku
ustanovenia tohto veľkého tajomstva,
14 ako akt verejnej úcty Kristovi



prítomnému v Eucharistii. Toto
všetko súhlasí s hlavnými zásadami a
s osobitnými predpismi jestvujúcimi
už oddávna, ale znova
formulovanými počas Druhého
vatikánskeho koncilu alebo po ňom.
15

Oživenie a prehĺbenie
eucharistického kultu je dôkazom
autentickej obnovy, ktorú si vytýčil
za cieľ Koncil, a je vrcholným bodom
tejto obnovy. A to si zasluhuje,
ctihodní a drahí bratia, osobitnú
úvahu. Cirkev a svet veľmi potrebujú
eucharistický kult. Ježiš nás očakáva
v tejto Sviatosti lásky. Neľutujme svoj
čas a poďme sa s ním stretnúť v
adorácii, v rozjímaní plnom viery a
buďme ochotní zadosťučiniť za veľké
viny a zločiny sveta. Nech naša
adorácia nikdy neprestáva.

Eucharistia a Cirkev

4. Vďaka Koncilu sme si s novou silou
uvedomili túto pravdu: ako Cirkev



"koná Eucharistiu", tak "Eucharistia
buduje" Cirkev.16 Táto pravda je
veľmi úzko spätá s tajomstvom
Zeleného štvrtku Pánovej večere.
Cirkev bola založená ako nové
spoločenstvo Božieho ľudu v
apoštolskej komunite Dvanástich,
ktorí sa pri Poslednej večeri stali
účastnými na Pánovom tele a krvi
pod spôsobmi chleba a vína. Kristus
im povedal: "Vezmite a jedzte...",
"Vezmite a pite...". A oni, plniac jeho
rozkaz, sa po prvýkrát dostali do
sviatostného spojenia s Božím
Synom, ktoré je zálohom večného
života. Od tej chvíle až do konca
vekov sa Cirkev buduje
prostredníctvom toho istého spojenia
s Božím Synom, ktoré je zálohom
večnej Veľkej noci.

Drahí a ctihodní bratia v biskupskej
službe, ako učitelia a strážcovia
spasiteľnej pravdy o Eucharistii
musíme vždy a všade chrániť tento
význam a túto dimenziu sviatostného



stretnutia a styku s Kristom. Veď
práve ony tvoria samu podstatu
eucharistického kultu. Zmysel tejto
vyššie vysvetlenej pravdy vôbec
neumenšuje, ba naopak, napomáha
eucharistický charakter duchovného
zblíženia a zjednotenia medzi ľuďmi
účastnými na Obete, ktorá sa potom
pri svätom prijímaní stáva pre nich
duchovnou hostiou. Toto zblíženie a
zjednotenie, ktorého prvým vzorom
je spojenie apoštolov okolo Krista pri
Poslednej večeri, zvýrazňuje a utvára
Cirkev.

Cirkev sa však neutvára iba samým
faktom zjednotenia ľudí a
prežívaním bratstva, ktorému
eucharistická hostina poskytuje
príležitosť. Cirkev sa utvára vtedy,
keď v tomto bratskom spoločenstve a
jednote slávime Kristovu obetu na
kríži, keď zvestujeme "smrť Pánovu,
kým nepríde"17 a keď potom, hlboko
preniknutí tajomstvom našej spásy,
spoločne pristupujeme k Pánovmu



stolu, aby sme sa sviatostným
spôsobom sýtili ovocím najsvätejšej
zmiernej obety. Teda v
eucharistickom prijímaní prijímame
samého Ježiša Krista; a naše spojenie
s ním, ktoré je pre každého darom a
milosťou, spôsobuje, že sa v ňom
zároveň stávame jedno s jeho
tajomným telom, ktorým je Cirkev.

Iba týmto spôsobom, takouto vierou
a duchovnou dispozíciou sa
uskutočňuje budovanie Cirkvi, ktoré
- podľa známeho výroku Druhého
vatikánskeho koncilu - "v Eucharistii
nachádza svoj opravdivý prameň a
vrchol".18 Táto pravda, ktorá vďaka
Koncilu bola zdôraznená s novou
vitalitou,19 musí byť častou témou
našich úvah a nášho učenia. Nech sa
ňou živí celá pastoračná činnosť a
nech je pokrmom pre nás samých i
pre všetkých kňazov, ktorí s nami
spolupracujú, a napokon pre všetky
spoločenstvá, ktoré sú nám zverené.
V tejto pastoračnej činnosti sa musí



takmer na každom kroku prejavovať
úzky vzťah medzi duchovnou a
apoštolskou vitalitou Cirkvi a hlboko
a všestranne chápanou Eucharistiou.
20

Eucharistia a láska

5. Prv než by sme pristúpili k
osobitným úvahám o slávení
najsvätejšej obety, chceme ešte
nakrátko zdôrazniť, že eucharistický
kult je akoby dušou celého
kresťanského života. Ak totiž
kresťanský život spočíva v plnení
najväčšieho prikázania, čiže v láske k
Bohu a blížnemu, táto láska
nachádza svoj prameň práve v tej
Najsvätejšej sviatosti, ktorá sa bežne
nazýva Sviatosťou lásky.

Eucharistia túto lásku naznačuje, a
teda pripamätúva, sprítomňuje a
súčasne aj uskutočňuje. Vždy, keď sa
na nej uvedomene zúčastňujeme,
otvára sa v našej duši skutočná
dimenzia tej nevyspytateľnej lásky,



ktorá v sebe zahŕňa všetko, čo Boh
vykonal pre nás ľudí a čo stále koná,
podľa Kristových slov: "Môj Otec
pracuje doteraz, aj ja pracujem."21
Spolu s týmto nevyspytateľným a
nezaslúženým darom - ktorým je
láska, zjavená až do krajnosti v
spásonosnej obete Božieho Syna,
ktorej Eucharistia je nezničiteľným
znakom - rodí sa aj v nás samých
živá odpoveď lásky. Nielenže
poznáme lásku, ale my sami
začíname milovať. Aby sme tak
povedali, nastupujeme na cestu lásky
a robíme na nej pokroky. Láska,
ktorá sa v nás rodí z Eucharistie, sa
vďaka Eucharistii v nás aj rozvíja,
prehlbuje a posilňuje.

Eucharistický kult je teda vlastne
výrazom tejto lásky, ktorá je
najzákladnejšou vlastnosťou
kresťanského povolania. Tento kult
zároveň vyviera z lásky a slúži láske,
ku ktorej sme všetci povolaní v
Kristovi Ježišovi.22 Źivým ovocím



tohto kultu je dokonalosť Božieho
obrazu, ktorý v sebe nosíme; ten
zodpovedá obrazu, ktorý nám zjavil
Kristus. Tak sa stávame ctiteľmi Otca
v "Duchu a pravde",23 dozrievame k
stále plnšiemu spojeniu s Kristom,
sme s ním stále viac zjednotení a - ak
možno použiť tento výraz - sme s ním
vždy solidárnejší.

Učenie svätého Pavla o Eucharistii,
ktorá je znakom jednoty a putom
lásky,24 neskoršie prehĺbili svojimi
spismi toľkí svätí, ktorí sú pre nás
živými príkladmi eucharistického
kultu. To všetko musíme mať stále
pred očami a zároveň sa musíme
neprestajne usilovať o to, aby aj naša
generácia pridala k týmto
vznešeným vzorom minulosti nové,
nie menej živé a výrečné vzory,
odzrkadľujúce dobu, v ktorej žijeme.

Eucharistia a blížny

6. Správne chápanie Eucharistie sa
stáva samo osebe školou účinnej



lásky k blížnemu. Vieme, že to je
pravý a plný poriadok lásky, ktorému
nás naučil Pán: "Podľa toho poznajú
všetci, že ste moji učeníci, ak sa
budete navzájom milovať."25
Eucharistia nás vychováva k tejto
láske najdokonalejším spôsobom,
lebo jasne ukazuje, akú hodnotu má
pred Bohom každý človek, náš brat a
sestra, keď sa Kristus dáva každému
rovnako pod spôsobmi chleba a vína.
Ak je naša eucharistická úcta pravá,
musí v nás zväčšovať vedomie
dôstojnosti každého človeka.
Vedomie tejto dôstojnosti sa stáva
najhlbším motívom nášho vzťahu k
blížnym.

Musíme sa tiež stať zvlášť citlivými
na každé ľudské utrpenie a biedu, na
každú nespravodlivosť a krivdu a
musíme hľadať spôsob, ako tomu
účinne odpomôcť. Učme sa s úctou
objavovať pravdu o vnútornom
človekovi, pretože práve
prostredníctvom svojho vnútra sa



človek stáva posvätným príbytkom
Boha prítomného v Eucharistii.
Kristus prichádza do sŕdc našich
bratov a sestier a navštevuje ich
svedomie. Ako sa mení obraz
všetkých a každého zvlášť, keď si
uvedomíme túto skutočnosť, keď ju
urobíme predmetom svojich úvah.
Zmysel eucharistického tajomstva
nás poháňa k láske k blížnemu, k
láske ku každému človekovi.26

Eucharistia a život

7. Keďže Eucharistia je prameňom
lásky, vždy bola stredom života
Kristových učeníkov. Má podobu
chleba a vína čiže pokrmu a nápoja,
a teda je človekovi taká blízka a tak
úzko spätá s jeho životom ako sám
pokrm a nápoj. Uctievanie Boha,
ktorý je Láska, vyplýva v
eucharistickom kulte z intímneho
vzťahu, ktorým on sám - podobne
ako pokrm a nápoj - napĺňa naše
duchovné bytie a zabezpečuje mu



život. Preto práve takéto
"eucharistické" uctievanie Boha
najpresnejšie zodpovedá jeho
spasiteľným plánom. Sám Otec chce,
aby sa mu "praví ctitelia"27 takto
klaňali. Kristus je tlmočníkom tejto
jeho vôle jednak svojimi slovami a
jednak touto sviatosťou, ktorou nám
umožňuje klaňať sa Otcovi
spôsobom, ktorý najlepšie zodpovedá
jeho vôli.

Z takéhoto chápania eucharistického
kultu vyplýva potom celý sviatostný
ráz kresťanského života. Keď kresťan
žije životom, ktorý je založený na
sviatostiach a je oživovaný
všeobecným kňazstvom veriacich, to
predovšetkým znamená, že túži, aby
Boh v ňom pôsobil a aby tak dosiahol
v Duchu Svätom mieru plného
Kristovho veku.28 Boh totiž nepôsobí
na človeka iba prostredníctvom
udalostí a svojou vnútornou
milosťou, ale účinkuje v ňom ešte
silnejšie a plnšie prostredníctvom



sviatostí. Tie dávajú jeho životu
sviatostný ráz.

Teda medzi všetkými sviatosťami
práve Eucharistia završuje proces
uvádzania kresťana do kresťanského
života a udeľuje vykonávaniu
všeobecného kňazstva veriacich
sviatostnú a cirkevnú formu, ktorá
ho spája - ako sme to už spomenuli - s
vykonávaním služobného čiže
hierarchického kňazstva. Týmto
spôsobom eucharistický kult je
stredom a vrcholom celého
sviatostného života.30 Ozývajú sa v
ňom hlbokou ozvenou sviatosti
uvádzajúce do kresťanského života:
krst a birmovanie. Veď čím sa lepšie
vyjadruje skutočnosť, že mocou
svätého krstu sa nielen "voláme
Božími deťmi", ale "nimi aj sme",31
ak nie práve tým, že v Eucharistii sa
stávame účastnými na tele a krvi
jednorodeného Syna Božieho? A čo
iné nás viac uspôsobuje na to, aby
sme boli pravými Kristovými



svedkami32 pred svetom - ako to
vyplýva zo sviatosti birmovania - ak
nie eucharistické prijímanie, v
ktorom Kristus vydáva svedectvo
nám a my Kristovi?

Nemôžeme tu jednotlivo a
podrobnejšie rozoberať zväzky, ktoré
jestvujú medzi Eucharistiou a
ostatnými sviatosťami, zvlášť so
sviatosťou rodinného života a
sviatosťou chorých. Na úzky súvis
medzi sviatosťou pokánia a
Eucharistiou som už upozornil v
encyklike "Redemptor hominis".33
Nielen pokánie privádza k
Eucharistii, ale aj Eucharistia vedie k
pokániu. Keď si totiž uvedomujeme,
kto je ten, koho máme prijať vo
svätom prijímaní, takmer samovoľne
sa v nás vzbudzuje pocit nehodnosti
spolu s ľútosťou nad svojimi hriechmi
a s potrebou vnútorne sa očistiť.

Musíme však vždy bedliť, aby sa toto
veľké stretnutie s Kristom v



Eucharistii nestalo pre nás všedným
zvykom a aby sme ho neprijímali
nehodne, t.j. v stave smrteľného
hriechu. Cvičenie sa v čnosti pokánia
a sama sviatosť pokánia sú
nevyhnutne potrebné na to, aby sme
v sebe udržovali a ustavične
prehlbovali ducha úcty, ktorú je
človek povinný vzdávať Bohu a jeho
láske, zjavenej takým obdivuhodným
spôsobom.

To, čo sme doteraz povedali, chceli by
prezentovať niektoré všeobecné
úvahy o kulte eucharistického
tajomstva. Bolo by možné rozvinúť
ich dlhšie a širšie. Osobitne by sa
mohli vysvetliť vzťahy medzi tým, čo
sme práve podčiarkli o záväzkoch k
človekovi a k Cirkvi, vyplývajúcich z
eucharistického prijímania, a tak
načrtnúť obraz "novej zeme",34 ktorá
sa rodí z Eucharistie pôsobením
každého "nového človeka.35 Veď v
tejto sviatosti chleba a vína, teda
pokrmu a nápoja, všetko, čo je



ľudské, sa jedinečne premieňa a
pozdvihuje. Eucharistický kult nie je
natoľko kultom nedostupnej
transcendencie, ako skôr kultom
božskej blahosklonnosti a
milosrdnej, vykupiteľskej premeny
sveta v srdci človeka.

Keď toto všetko iba nakrátko
pripomínam, chcem, i napriek
stručnosti, vytvoriť určitý širší rámec
pre otázky, ktoré budem musieť
rozoberať neskôr. Sú to otázky úzko
späté so slávením najsvätejšej obety.
V tomto slávení sa totiž kult
Eucharistie vyjadruje
bezprostredným spôsobom. Vyviera
zo srdca ako veľmi vzácny hold,
vzbudený vierou, nádejou a láskou,
ktoré nám boli vliate pri krste.
Ctihodní a drahí bratia v biskupskej
službe, predovšetkým práve o tomto
chcem vám, a spolu s vami kňazom a
diakonom, napísať v tomto liste, ku
ktorému Posvätná kongregácia pre



sviatosti a bohoslužbu podá potom
podrobné úpravy.*

II

POSVÄTNOSŤ EUCHARISTIE A OBETA

Posvätnosť

8. Počnúc večeradlom a Poslednou
večerou, slávenie Eucharistie má
svoje dlhé dejiny, také dlhé ako
dejiny Cirkvi. V priebehu týchto dejín
druhoradé prvky podliehali určitým
zmenám, no zostala nezmenená
podstata "mystéria", ktoré ustanovil
Vykupiteľ sveta pri Poslednej večeri.
Aj Druhý vatikánsky koncil priniesol
niektoré zmeny, následkom ktorých
sa dnešná forma liturgie svätej omše
v niečom líši od tej, ktorú sme
poznali pred Koncilom. Nemienim
hovoriť o týchto zmenách. Nateraz je
vhodné zastaviť sa pri tom, čo je v
eucharistickej liturgii podstatné a
nemeniteľné.



Práve s týmito podstatnými a
nemeniteľnými prvkami sa veľmi
úzko spája osobitný ráz tohto
"Sacrum" Eucharistie, t.j. svätého
úkonu. Svätého preto, že je v ňom
ustavične prítomný a neprestajne v
ňom pôsobí Kristus, Svätý Boží,36
pomazaný Duchom Svätým,37
"ktorého Otec posvätil",38 aby
slobodne dal svoj život a znova si ho
vzal,39 "Veľkňaz Novej zmluvy".40
On, reprezentovaný celebrantom,
vstupuje do svätyne a ohlasuje svoje
evanjelium. On, "obetuje a je
obetovaný, konsekruje a je
konsekrovaný".41 Je to veľmi svätý
úkon, pretože vytvára sväté spôsoby,
"Sancta sanctis", čo značí: "sväté veci
- t.j. Kristus, Svätý - dané svätým",
ako spievajú všetky východné
liturgie vo chvíli, keď sa pozdvihuje
eucharistický chlieb, aby pozvali
veriacich na Pánovu večeru.

"Sacrum" svätej omše nie je teda
"sakralizáciou", čiže ľudským



dodatkom ku Kristovým úkonom vo
večeradle, lebo Posledná večera na
Zelený štvrtok bola posvätným
obradom, prvotnou a ustanovujúcou
liturgiou, v ktorej Kristus sám,
ochotný za nás zomrieť, sviatostne
slávil tajomstvo svojho umučenia a
zmŕtvychvstania, ktoré je akoby
srdcom každej svätej omše.

Naše sväté omše pochádzajúce z tejto
liturgie, majú samy osebe úplnú
liturgickú formu, ktorá sa síce líši
podľa rozličných obradov, ale
podstatne je jednotná. "Sacrum"
svätej omše je posvätný ráz, ktorý
ustanovil sám Kristus. Slová a činy
každého kňaza, ktorým zodpovedá
uvedomená a činná účasť celého
eucharistického zhromaždenia, sú
ozvenou toho, čo sa odohralo pri
Poslednej večeri.

Kňaz slávi najsvätejšiu obetu "in
persona Christi", čo značí viac než "v
mene" čiže "v zastúpení" Krista. "In



persona" značí: v špecifickom
sviatostnom stotožnení s najvyšším a
večným Kňazom,42 ktorý je Autorom
a prvotným Činiteľom tejto svojej
obety, v ktorej ho naozaj nikto
nemôže nahradiť. Jedine on - jedine
Kristus - mohol a vždy môže byť
opravdivou a účinnou "zmiernou
obetou za naše hriechy... ale aj za
hriechy celého sveta".43 Iba jeho
obeta - a nijaká iná - mohla a môže
mať zmierovaciu silu pred Bohom,
pred Najsvätejšou Trojicou, pred jej
všetko presahujúcou svätosťou.
Uvedomenie si tejto skutočnosti vrhá
jasné svetlo na charakter a význam
kňaza celebranta. Keď slávi
najsvätejšiu obetu a koná "in persona
Christi", je vovedený a včlenený
sviatostným (a zároveň nevýslovným
spôsobom) do najintímenjšieho
"Sacrum" a súčasne doň duchovne
vovádza všetkých účastníkov
eucharistického zhromaždenia.



Tomuto "Sacrum", ktoré sa koná
rôznymi liturgickými formami, môže
chýbať niektorý druhoradý prvok,
ale v nijakom prípade ho neslobodno
pozbaviť jeho podstatnej posvätnosti
a sviatostnosti, ktoré pochádzajú z
Kristovej vôle a ktoré Cirkev ďalej
podáva a nad nimi bedlí. Toto
"Sacrum" neslobodno použiť ako
prostriedok na iné ciele.
Eucharistické tajomstvo, odlúčené od
svojej vlastnej obetnej a sviatostnej
podstaty, prestáva jednoducho
jestvovať. Nepripúšťa nijakú
"profánnu" imitáciu. Taká imitácia sa
ľahko (ak nie spravidla) stáva
profanáciou. To treba stále
pripomínať a azda predovšetkým v
našich časoch, keď pozorujeme
snahu zotrieť hranice medzi
"sacrum" a "profanum" v ovzduší
všeobecne rozšírenej tendencie
(aspoň na niektorých miestach)
všetko desakralizovať.



V tomto ovzduší Cirkev má osobitnú
povinnosť zabezpečiť a upevniť
"Sacrum" Eucharistie. Tomuto
"Sacrum" zabezpečuje isté miesto v
dnešnej pluralistickej a neraz aj
programovane sekularizovanej
spoločnosti živá viera kresťanského
spoločenstva, viera, ktorá si je
vedomá aj svojich práv voči všetkým
tým, čo túto vieru nemajú. Povinnosť
rešpektovať vieru každého
zodpovedá zároveň prirodzenému a
civilnému právu slobody svedomia a
náboženstva.

Posvätnosť Eucharistie našla a stále
nachádza svoje vyjadrenie v
teologickej terminológii.44 Tento
zmysel pre objektívnu posvätnosť
eucharistického tajomstva je
podstatný pre vieru Božieho ľudu;
viera sa ním obohacuje a posilňuje.
45 Preto vysluhovatelia Eucharistie
sa musia dať viesť, najmä za našich
čias, touto živou vierou a v jej svetle
musia chápať a plniť všetko, čo z vôle



Krista a Cirkvi patrí k vysluhovaniu
Eucharistie.

Obeta

9. Eucharistia je predovšetkým obeta:
obeta vykúpenia, a teda zároveň aj
obeta Nového zákona,46 ako to
veríme a ako to otvorene vyznávajú
aj Východné cirkvi: "Dnešná obeta -
tvrdí od vekov Grécka cirkev - je taká
istá, ako tá, ktorú raz obetovalo
jednorodené Vtelené Slovo; Ono ju
obetuje dnes ako vtedy, lebo je to tá
istá a jediná obeta."47 Práve preto
sprítomnením tejto jedinej obety
našej spásy človek a svet sú znova
odovzdaní Bohu prostredníctvom
novosti veľkonočného vykúpenia.
Toto odovzdanie nesmie chýbať. Je
základom "novej a večnej zmluvy"
Boha s človekom a človeka s Bohom.
Keby ho nebolo, bolo by treba
pochybovať jednak o dokonalosti
obety vykúpenia, ktorá však bola
dokonalá a definitívna, jednak o



obetnej účinnosti svätej omše. Keďže
Eucharistia je opravdivá obeta,
uskutočňuje toto odovzdanie Bohu.

Z toho vyplýva, že ten, čo slávi
eucharistickú liturgiu, je, ako
vysluhovateľ tejto obety, skutočným
kňazom, ktorý na základe zvláštnej
moci, ktorú dostal svätením,
vykonáva obetný úkon, privádzajúci
ľudí k Bohu. Všetci, čo sa zúčastňujú
na Eucharistii, hoci neobetujú tak
ako on, prednášajú spolu s ním,
mocou všeobecného kňazstva
veriacich, svoje duchovné obete,
ktoré sú naznačené chlebom a vínom
od chvíle, keď sú položené na oltár.
Tento liturgický úkon, ktorý
slávnostne konajú skoro všetky
liturgie, má "duchovnú silu a
význam".48 Chlieb a víno sa stávajú
v určitom zmysle symbolom
všetkého, čo eucharistické
zhromaždenie prináša Bohu ako dar
a v duchu obetuje.



Je dôležité, aby tento prvý úkon
eucharistickej liturgie v úzkom
zmysle slova bol zvýraznený
vnútorným postojom i vonkajším
správaním sa zhromaždených. Tomu
zodpovedá takzvaný sprievod s
darmi, zavedený novou liturgickou
reformou49 a sprevádzaný, v zhode
so starodávnou tradíciou, žalmom
alebo piesňou. Treba tomu tiež
venovať primeraný čas, aby si všetci
uvedomili význam tohto úkonu,
ktorý vyjadrujú aj kňazove slová.

Vedomie veriacich, že prinášajú
obetné dary, by sa malo udržať cez
celú svätú omšu. Ba viac, malo by
vyvrcholiť vo chvíli konsekrácie a
obetnej anamnézy, ako to vyžaduje
základný význam vrcholnej chvíle
obety. Veľmi k tomu dopomáhajú aj
slová eucharistickej modlitby, ktoré
kňaz prednáša nahlas. Je vhodné
uviesť niektoré výrazy tretej
eucharistickej modlitby, ktoré
osobitným spôsobom vyjadrujú



obetný ráz Eucharistie a spájajú
obetu nás samých s Kristovou
obetou: "Zhliadni, prosíme, na dar
svojej Cirkvi a spoznaj v ňom
obetovaného Baránka, ktorý podľa
tvojej vôle zmieril nás s tebou; a
všetkých, ktorí sa živíme telom a
krvou tvojho Syna, naplň Duchom
Svätým, aby sme boli v Kristovi jedno
telo a jeden duch. Nech Duchu Svätý
urobí z nás ustavičnú obetu pre
teba..."

Tento obetný ráz sa vyjadruje už pri
každom slávení svätej omše slovami,
ktorými kňaz, končiac prednášanie
darov, prosí zhromaždených o
modlitbu, "aby sa moja i vaša obeta
zaľúbila Bohu Otcu všemohúcemu".
Tieto slová sú záväzné, lebo
vyjadrujú povahu celej eucharistickej
liturgie a jej plný, tak božský, ako aj
ekleziálny obsah.

Všetci, čo sa s vierou zúčastňujú na
Eucharistii, si uvedomujú, že



Eucharistia je "sacrificium" čiže
"svätá obeta". Lebo chlieb a víno,
predložené na oltári - ku ktorým sa
druží nábožnosť a duchovné obety
zúčastnených - sú napokon tak
posvätné, že sa stávajú opravdivo,
skutočne a podstatne telom, ktoré
Kristus za nás obetoval a krvou,
ktorú za nás vylial. A tak mocou
konsekrácie spôsoby chleba a vína
sprítomňujú50 sviatostným a
nekrvavým spôsobom krvavú obetu
zmierenia, ktorú Kristus priniesol na
kríži Otcovi za spásu sveta. Skutočne
on sám, obetujúc sa ako žertva
zmierenia úkonom najvyššej
oddanosti a obety, zmieril ľudstvo s
Otcom a "zotrel dlžobný úpis, ktorý
svedčil proti nám".51

Teda obetné dary chleba a vína,
spojené s nábožnosťou veriacich
prinášajú nenahraditeľný príspevok
k tejto obete, sviatostne obetovanej
na oltári, pretože konsekráciou,
vykonanou kňazom, sa stávajú



svätými spôsobmi. To sa prejavuje v
celom postoji kňaza počas
eucharistickej modlitby, najmä cez
konsekráciu, ako aj neskôr, keď
slávenie najsvätejšej obete a účasť na
nej sprevádza povedomie, že "Učiteľ
je tu a volá ťa".52 Toto Pánovo
volanie, ktorým sa na nás obracia
svojou obetou, otvára srdcia, aby -
očistené tajomstvom nášho
vykúpenia - sa s ním spojili v
eucharistickom prijímaní, ktoré dáva
účasti na svätej omši zrelú a plnú
hodnotu, záväznú pre ľudský život:
"Cirkev si však želá, aby veriaci
prinášali nielen nepoškvrnenú
obetu, ale aby vedeli obetovať aj seba
samých a aby sa prostredníctvom
Krista zo dňa na deň zdokonaľovali v
spojení s Bohom a medzi sebou, a tak
napokon, aby Boh bol všetko vo
všetkých."53

Preto je potrebné a primerané dbať o
novú, intenzívnu výchovu, aby sa
odkrylo celé bohatstvo, ktoré je



skryté v novej liturgii. Liturgická
obnova po Druhom vatikánskom
koncile dala eucharistickej obete
akoby väčšiu priezračnosť.
Prispievajú k tomu medziiným slová
eucharistickej modlitby, ktoré
celebrant prednáša nahlas, a najmä
slová premenenia a zvolanie
zhromaždenia bezprostredne po
pozdvihovaní.

Ak sa tomu všetkému treba tešiť, je
zároveň potrebné pamätať, že tieto
zmeny vyžadujú nové svedomie a
novú duchovnú zrelosť tak zo strany
celebranta - najmä dnes, keď
celebruje "tvárou k ľudu" - ako aj zo
strany veriacich. Eucharistický kult
dozrieva a rastie vtedy, keď sa slová
eucharistickej modlitby a najmä
slová konsekrácie vyslovujú veľmi
pokorne, jednoducho a zrozumiteľne,
ako to zodpovedá ich svätosti, a
zároveň pekne a dôstojne; ďalej keď
sa tento najpodstatnejší úkon
eucharistickej liturgie robí bez



náhlenia, keď pobáda k takému
sústredeniu a nábožnosti, že
zúčastnení spolu s celebrantom
pociťujú veľkosť tajomstva, ktoré sa
slávi, a prejavujú to celým svojím
správaním.

III.

DVA PÁNOVE STOLY

A SPOLOČNÉ DOBRO CIRKVI

Stôl Božieho slova

10. Dobre vieme, že slávenie
Eucharistie bolo od najstarších čias
spojené nielen s modlitbou, ale aj s
čítaním Svätého písma a so spevom
celého zhromaždenia. Vďaka tomu
oddávna bolo možné vzťahovať na
svätú omšu porovnanie Otcov o
dvoch stoloch, na ktorých Cirkev
pripravuje pre svoje deti Božie slovo
a Eucharistiu, t.j. Pánov chlieb.
Musíme sa teda vrátiť k prvej časti
svätého tajomstva, ktoré sa teraz



najčastejšie nazýva liturgiou slova, a
venovať jej trocha pozornosti.

Čítanie vybraných úryvkov Svätého
písma na určitý deň sa podľa
koncilových rozhodnutí riadi novými
kritériami a požiadavkami.54
Uskutočnením týchto koncilových
noriem sme dostali novú zbierku
čítaní, v ktorých sa do určitej miery
uplatnila zásada súvislého čítania
textov, ako aj zásada sprístupnenia
všetkých svätých kníh. Zavedenie
žalmov s responzóriami do liturgie
približuje účastníkom najkrajšie
poklady biblickej modlitby a poézie
Starého zákona. A skutočnosť, že
príslušné texty sa čítajú alebo
spievajú v materinskej reči,
umožňuje všetkým plne rozumieť
obradu a mať na ňom účasť.

Sú však aj ľudia - vychovaní ešte v
duchu dávnej liturgie v latinskom
jazyku - ktorým chýba tento "jeden
jazyk", ktorý bol na celom svete aj



vonkajším výrazom jednoty Cirkvi a
svojím dôstojným charakterom
vzbudzoval hlboké precítenie
eucharistického tajomstva. Preto
treba nielen chápať, ale plne
rešpektovať tieto city a túžby a -
nakoľko je to možné - ísť im v ústrety,
ako to konečne odporúčajú aj nové
predpisy.55 Rímska Cirkev má
osobitné záväzky voči latinčine,
nádhernej reči antického Ríma, a má
ich vyjadriť všade, kde je to možné.

Možnosti, ktoré zaviedla pokoncilová
obnova, sú v mnohých prípadoch
využité tak, že sa stávame svedkami
a účastníkmi opravdivého slávenia
Božieho slova. Zväčšuje sa aj počet
osôb, ktoré sa aktívne zapájajú do
tohto slávenia. Vznikajú skupiny
lektorov a spevákov, ba aj "scholae
cantorum", mužov i žien, ktorí sa
veľmi horlivo venujú tejto službe.
Božie slovo, Sväté písmo, začína žiť
novým životom v mnohých
kresťanských spoločenstvách. Veriaci



zúčastnení na liturgii sa spevom
pripravujú na počúvanie evanjelia,
ktoré sa ohlasuje s náležitou úctou a
láskou.

I keď to všetko veľmi uznanlivo a
vďačne konštatujeme, nemôžeme
zabudnúť, že úplná obnova stavia
pred nás ešte celý rad požiadaviek.
Tieto požiadavky spočívajú v novej
zodpovednosti za Božie slovo, ktoré
sa liturgicky prednáša v rozličných
jazykoch, čo zaiste zodpovedá
univerzálnemu charakteru a účelu
evanjelia. Spomínaná zodpovednosť
sa vzťahuje i na vykonávanie
príslušných liturgických úkonov, na
čítanie alebo spievanie textov, ktoré
musí zodpovedať aj presným
požiadavkám umenia. Aby sa vyhlo
akejkoľvek vyumelkovanosti, treba
vložiť do prednesu také umenie,
jednoduchosť a zároveň dôstojnosť,
aby sa už v samom spôsobe čítania
alebo spievania odzrkadľoval
osobitný charakter posvätného textu.



Preto tieto požiadavky, vyplývajúce z
novej zodpovednosti za Božie slovo v
liturgii,56 siahajú ešte ďalej a týkajú
sa vnútorného postoja, s akým
služobníci Slova spĺňajú svoju úlohu
v liturgickom zhromaždení.57 Táto
zodpovednosť sa týka napokon
výberu textov. Tento výber už
urobila kompetentná cirkevná
autorita, ktorá určila aj prípady, v
ktorých sa môžu vybrať čítania
vhodnejšie pre osobitnú situáciu.58
Pritom treba vždy pamätať, že ako
texty čítaní cez svätú omšu možno
brať iba Božie slovo. Čítanie Svätého
písma nemožno nahradiť čítaním
iných textov, aj keby mali veľké
náboženské a morálne hodnoty. Také
texty sa môžu s veľkým úžitkom
používať v homíliách. Homília
najlepšie zodpovedá ich využitiu, ak
obsahove spĺňajú základné
požiadavky. Lebo k podstate homílie
patrí medziiným ukázať súlad medzi
zjavenou Božou múdrosťou a



šľachetným myslením, ktoré
rozličnými cestami hľadá pravdu.

Stôl Pánovho chleba

11. Druhý stôl eucharistického
tajomstva, t.j. stôl Pánovho chleba, si
tiež vyžaduje, aby sme sa nad ním
osobitne zamysleli z hľadiska
súčasnej liturgickej obnovy. Táto
otázka je veľmi dôležitá, lebo ide v
nej o osobitný úkon živej viery. Ba
viac, ako to dosvedčujú prvé storočia,
59 ide o prejav úcty voči Kristovi,
ktorý sa v eucharistickom prijímaní
dáva každému z nás, nášmu srdcu,
nášmu svedomiu, našim perám a
ústam vo forme pokrmu. Preto v
tomto ohľade je zvlášť potrebná
evanjeliová bdelosť zo strany
pastierov, zodpovedných za celý
eucharistický kult, ako aj zo strany
celého Božieho ľudu, ktorého "zmysel
pre vieru"60 musí byť práve v tomto
ohľade veľmi citlivý a veľmi ostrý.



A preto, ctihodní a drahí bratia v
biskupskej službe, kladiem na srdce
každého z vás osobitným spôsobom
aj tento problém. Predovšetkým vy
ho musíte zaradiť do svojej
starostlivosti o všetky vám zverené
cirkvi. Prosím vás o to v mene tej
jednoty, ktorú sme zdedili po
apoštoloch, teda v mene kolegiálnej
jednoty. Táto jednota sa zrodila v
určitom zmysle pri stole Pánovho
chleba na Zelený štvrtok. Pomocou
vašich bratov v kňazstve urobte
všetko, čo môžete, aby ste zabezpečili
posvätnú dôstojnosť eucharistickej
služby, ako aj toho hlbokého ducha
eucharistického spoločenstva, čo je
osobitným dobrom Cirkvi ako
Božieho ľudu a zároveň naším
osobitným dedičstvom, ktoré nám
zanechali apoštoli, ako aj rozličné
liturgické tradície a toľké pokolenia
verných a často hrdinských
vyznavačov Krista, vychovaných v
"škole kríža" (vykúpenia) a
Eucharistie.



Predovšetkým teda treba pamätať, že
Eucharistia ako stôl Pánovho chleba
je neprestajným pozvaním, ako to
vyjadrujú liturgické slová celebranta:
"Hľa, Baránok Boží, ktorý sníma
hriechy sveta. Blažení tí, čo sú
pozvaní na hostinu Baránkovu",61 i
známe prirovnanie z evanjelia o
pozvaných na svadobnú hostinu.62
Pamätáme, že v tomto podobenstve
je mnoho tých, čo sa pre rozličné
okolnosti ospravedlňujú a
neprijímajú pozvanie.

Zaiste ani v našich katolíckych
spoločenstvách nechýbajú tí, čo by sa
mohli zúčastniť na eucharistickom
prijímaní, ale sa nezúčastňujú, hoci
nemajú svedomie obťažené ťažkým
hriechom. Takýto postoj, ktorý je u
niektorých spätý s prílišnou
prísnosťou, sa - aby sme povedali
pravdu - zmenil v našom storočí, i
keď sa tu a tam ešte prejavuje. No
častejšie než pocit nehodnosti
vyskytuje sa určitý nedostatok



vnútornej dispozície, nedostatok - ak
sa tak možno vyjadriť -
"eucharistického hladu a smädu", za
ktorým sa skrýva nedostatok
primeraného pochopenia a ocenenia
samej podstaty tejto vznešenej
Sviatosti lásky.

V posledných rokoch sme však
svedkami aj iného zjavu. V
niektorých, ba dosť častých
prípadoch všetci účastníci
eucharistického zhromaždenia
pristupujú k svätému prijímaniu,
hoci niekedy - ako to potvrdzujú
skúsení duchovní pastieri - sa
nevynaložila náležitá starosť o to,
aby si očistili svedomie sviatosťou
pokánia. Prirodzene, to môže
znamenať, že tí, čo pristupujú k
Pánovmu stolu, nenachádzajú nič, čo
by im vo svedomí a podľa
objektívneho Božieho zákona
nedovoľovalo tento vznešený a
radostný úkon sviatostného spojenia
s Kristom. No môže sa za tým



skrývať, aspoň v istých prípadoch, aj
iné presvedčenie, totiž, že svätá omša
sa pokladá iba za hostinu,63 na
ktorej sa veriaci zúčastňujú preto,
aby prijímaním Kristovho tela
prejavili predovšetkým bratské
spoločenstvo. K týmto dôvodom sa
ľahko môžu pridať určité ľudské
ohľady, alebo jednoducho vôľa
prispôsobiť sa ostatným.

Tento zjav od nás vyžaduje bedlivú
pozornosť, ako aj teologický a
pastorálny rozbor, vedený zmyslom
pre najvyššiu zodpovednosť.
Nemôžeme dovoliť, aby sa v živote
našich spoločenstiev stratilo dobro,
ktorým je citlivosť kresťanského
svedomia, riadená jedine ohľadom
na samého Krista, ktorý - prijímaný v
Eucharistii - musí nájsť v srdci
každého z nás dôstojný príbytok.
Táto otázka úzko súvisí nielen s
pristupovaním k sviatosti pokánia,
ale aj so správnym zmyslom pre
zodpovednosť za poklad celého



morálneho učenia, za presné
rozlišovanie medzi dobrom a zlom,
ktoré sa potom stáva pre každého z
tých, čo majú účasť na Eucharistii,
základom správneho úsudku o sebe
samom vo vlastnom svedomí. Podľa
známych slov svätého Pavla "probet
autem seipsum homo - nech sa každý
skúma",64 taký úsudok je
nevyhnutnou podmienkou osobného
rozhodnutia, či pristúpiť k svätému
prijímaniu, alebo nie.

Slávenie Eucharistie stavia pred nás
ešte celý rad iných požiadaviek,
týkajúcich sa služby pri stole
Pánovho chleba. Tieto požiadavky sa
vzťahujú tak na samých kňazov a
diakonov, ako aj na všetkých
účastníkov eucharistickej liturgie.
Kňazom a diakonom treba
pripomenúť, že práve služba pri stole
Pánovho chleba im ukladá osobitné
záväzky, ktoré sa vzťahujú v prvom
rade na samého Krista prítomného v
Eucharistii a potom na všetkých,



ktorí majú alebo môžu mať účasť na
Eucharistii. Pokiaľ ide o prvých, azda
nebude od veci pripomenúť slová
Rímskeho pontifikála, ktorými sa
biskup v deň vysviacky obracia na
nového kňaza, keď mu zveruje
paténu s chlebom a kalich s vínom,
ktoré priniesli veriaci a pripravil
diakon: "Prijmi obetné dary svätého
ľudu a obetuj ich Bohu. Uvedom si, čo
budeš konať; pripodobni sa tomu, čo
budeš držať v rukách, a naplň svoj
život tajomstvom Pánovho kríža."65
Toto biskupovo napomenutie musí
ostať jednou z najcennejších zásad
kňazovej eucharistickej služby.

Touto zásadou sa má kňaz riadiť pri
zaobchádzaní s chlebom a vínom,
ktoré sa stali telom a krvou
Vykupiteľa. Preto treba, aby sme si
my všetci služobníci Eucharistie
pozorne všimli svoje úkony pri oltári,
najmä to, ako zachádzame vlastnými
rukami s pokrmom a nápojom,
ktorým je telo a krv nášho Boha a



Pána, ako rozdávame sväté
prijímanie, ako vykonávame
purifikovanie.

Všetky tieto úkony majú svoj
význam. Prirodzene, treba sa
vyhýbať škrupulantstvu, ale nech nás
Boh chráni, aby sa v našom správaní
prejavoval akýkoľvek nedostatok
úcty, zbytočné náhlenie alebo
pohoršlivá netrpezlivosť. Je našou
najväčšou cťou - okrem povinnosti
evanjelizácie - že môžeme vykonávať
tajomnú moc nad telom Vykupiteľa, a
preto všetko v nás musí byť tomu
podriadené. Musíme tiež stále
pamätať, že pre túto služobnú moc
sme dostali sviatostné svätenie, že
sme boli vyvolení spomedzi ľudí a
"pre ľudí".66 Osobitne musíme na to
myslieť my kňazi rímskej latinskej
Cirkvi, ktorá v priebehu storočí do
obradu svätenia kňazov zaviedla
pomazanie kňazových rúk olejom.



V niektorých krajinách sa zaužívala
prax podávať sväté prijímanie na
ruku. Źiadali o to jednotlivé
biskupské konferencie a Apoštolská
stolica to povolila. No prichádzajú
hlasy o žalostných prípadoch
neúctivosti k sviatostným
eucharistickým spôsobom, čo je
veľkou urážkou, ktorá ťaží svedomie
nielen osôb vinných za také
počínanie, ale aj pastierov Cirkvi, ak
by nedostatočne bedlili nad
správaním sa veriacich k Eucharistii.
Stáva sa tiež, že niekedy sa neberie
do úvahy slobodná voľba tých, čo -
tam, kde je dovolené udeľovať sväté
prijímanie na ruku - si prajú prijať
Eucharistiu priamo do úst. Preto je
ťažké nespomenúť všetky tieto
bolestné zjavy v kontexte tohto listu.
Keď o tom píšem, nechcem sa nijako
dotknúť osôb, ktoré prijímajú
eucharistického Krista "na ruku" -
tam, kde je to dovolené - a robia to v
duchu hlbokej úcty a nábožnosti.



Neslobodno však zabúdať na
základnú úlohu kňazov, ktorí boli pri
vysviacke posvätení, aby zastupovali
Krista Kňaza, takže aj ich ruky, ako i
slová a vôľa, sa stali bezprostrednými
nástrojmi Krista. Práve preto, ako
vysluhovatelia Eucharistie, majú
hlavnú a plnú zodpovednosť za sväté
spôsoby: obetujú chlieb a víno,
konsekrujú ich a potom ich
rozdávajú účastníkom
zhromaždenia, ktorí si ich žiadajú
prijať. Diakoni môžu iba prinášať na
oltár obetné dary veriacich a
rozdávať ich, keď ich už kňaz
konsekroval. Aké výrečné je teda v
našej latinskej vysviacke pomazanie
rúk - i keď bolo zavedené neskôr -
ako keby práve rukám bola potrebná
osobitná milosť a moc Ducha
Svätého.

Dotýkať sa svätých spôsobov,
rozdávať ich vlastnými rukami je
výsadou tých, čo majú svätenia. To
poukazuje na činnú účasť pri



vysluhovaní Eucharistie. Je zrejmé,
že Cirkev môže na to oprávniť aj
osoby, ktoré nie sú ani kňazmi ani
diakonmi, či už akolytov pri plnení
ich služby, najmä ak sa pripravujú na
kňazské svätenie, alebo iných laikov,
ak to vyžaduje skutočná potreba a
vždy po primeranej príprave.

Spoločné dobro Cirkvi

12. Nemôžeme ani na chvíľu
zabudnúť, že Eucharistia je
osobitným dobrom celej Cirkvi. Je
najväčším darom, ktorým v poriadku
milosti sviatosti božský Źeních
obdaroval a stále obdarúva svoju
Nevestu. Ale práve preto, že ide o
taký dar, všetci sa musíme v duchu
hlbokej viery dať viesť zmyslom pre
opravdivú kresťanskú zodpovednosť.
Dar nás zaväzuje najviac, lebo nám
nehovorí natoľko mocou presne
stanoveného práva, ako skôr silou
osobnej dôvery, a tak - aj bez
právnych záväzkov - vyžaduje



dôveru a vďačnosť. Eucharistia je
práve takým darom, takým dobrom.
Musíme zostať verní až do
najmenších podrobností tomu, čo
Eucharistia vyjadruje a čo od nás
vyžaduje: vzdávanie vďaky.

Eucharistia je spoločným dobrom
celej Cirkvi ako sviatosť jej jednoty.
Preto Cirkev má prísnu povinnosť
určiť všetko, čo súvisí s jej slávením a
s účasťou na nej. Musíme teda
postupovať podľa smerníc
stanovených posledným Koncilom,
ktorý v konštitúcii o posvätnej
liturgii vymedzil a určil práva a
povinnosti tak jednotlivých biskupov
v ich diecézach, ako aj konferencií
biskupov, pričom jedni i druhí
konajú v kolegiálnej jednote s
Apoštolskou Stolicou.

Okrem toho sme povinní zachovávať
nariadenia, vydané na tomto poli
rôznymi dikastériami Rímskej kúrie:
jednak v otázkach liturgie - o čom



hovoria smernice týkajúce sa
eucharistického tajomstva, uvedené
v liturgických knihách, ako aj
inštrukcie venované tomuto
tajomstvu -,67 jednak v otázke
"communicatio in sacris", o čom
hovoria normy v Directorium de re
oecumenica68 a v Instructio de
pecularibus casibus admittendi alios
christianos ad communionem
eucharisticam in Ecclesia catholica.
69 A hoci sa v tomto štádiu liturgickej
obnovy prijala možnosť určitej
"tvorivej" slobody, predsa táto
možnosť musí prísne rešpektovať
požiadavky podstatnej jednoty. Na
ceste tohto pluralizmu (ktorý sa javí
už aj v zavedení rozličných jazykov
do liturgie) môžeme ísť iba tak
ďaleko, aby sa nezotreli podstatné
charakteristiky jednoty v slávení
Eucharistie a aby sa zachovali
normy, stanovené nedávnou
liturgickou reformou.



Musí sa teda všade nástojiť na
nevyhnutnej bdelosti, aby sa v
pluralizme eucharistického kultu,
naprogramovanom Druhým
vatikánskym koncilom, prejavovala
jednota, ktorej Eucharistia je znakom
a príčinou.

Túto úlohu, nad ktorou, ako to
vyplýva z podstaty vecí, musí bdieť
Apoštolská Stolica, si musia vziať na
seba nielen jednotlivé konferencie
biskupov, ale aj každý vysluhovateľ
Eucharistie bez akejkoľvek výnimky.
Každý tiež musí pamätať, že je
zodpovedný za spoločné dobro celej
Cirkvi. Kňaz ako služobník, celebrant
a predseda eucharistického
zhromaždenia veriacich musí mať
mimoriadny zmysel pre spoločné
dobro Cirkvi, ktorú predstavuje
svojou službou, ktorej však musí byť
aj podriadený podľa správnej
disciplíny viery. Nemôže sa pokladať
za "vlastníka", ktorý slobodne
rozhoduje o liturgickom texte a o



celom najsvätejšom obrade ako o
svojom vlastníctve a dáva mu svoj
osobný a svojvoľný štýl. Niekedy sa
to môže zdať účinnejšie, ba môže
lepšie zodpovedať subjektívnej
nábožnosti. No objektívne je to vždy
zrada na tej jednote, ktorá sa musí
prejavovať predovšetkým v tejto
sviatosti jednoty.

Každý kňaz, ktorý slávi najsvätejšiu
obetu, musí pamätať, že sa pri nej
nemodlí sám so svojou komunitou,
ale modlí sa celá Cirkev, ktorá aj
používaním schváleného
liturgického textu vyjadruje svoju
duchovnú jednotu v tejto sviatosti.
Ak by niekto také stanovisko nazýval
"uniformizmom", svedčilo by to iba o
jeho neznalosti objektívnych
požiadaviek pravej jednoty a bol by
to prejav nebezpečného
individualizmu.

Toto podriadenie sa vysluhovateľa-
celebranta "Mystériu", ktoré mu



Cirkev zverila pre dobro celého
Božieho ľudu, sa musí zvýrazniť aj v
zachovávaní všetkých liturgických
predpisov týkajúcich sa slávenia
najsvätejšej obety. Sú to napríklad
predpisy týkajúce sa obleku a
osobitne omšového rúcha, ktoré si
kňaz oblieka. Je prirodzené, že boli a
sú okolnosti, keď tieto predpisy
nezaväzujú. S dojatím sme čítali v
knihách, napísaných kňazmi,
bývalými väzňami v koncentračných
táboroch, ako slávili Eucharistiu bez
spomínaných predpisov, bez oltára a
bez omšového rúcha. Ak to však v
tých okolnostiach bolo dôkazom
hrdinstva a muselo vzbudzovať
hlbokú úctu, v normálnych
okolnostiach sa zanedbávanie
liturgických predpisov musí pokladať
za nedostatok úcty voči Eucharistii,
diktovaný azda individualizmom
celebranta alebo nekritickým
postojom voči novým mienkam,
prípadne istým nedostatkom ducha
viery.



Na nás všetkých, ktorí sme z Božej
milosti služobníkmi Eucharistie,
spočíva osobitná zodpovednosť za
názory a postoje našich bratov a
sestier, zverených do našej
dušpastierskej starostlivosti. Našou
úlohou je prebúdzať, predovšetkým
vlastným príkladom, všetky zdravé
prejavy úcty ku Kristovi,
prítomnému a pôsobiacemu v tejto
Sviatosti lásky. Nech nás Boh chráni,
aby sme postupovali ináč, aby sme
oslavovali túto úctu, "odvykajúc sa"
od rozličných prejavov a foriem
eucharistického kultu, v ktorých sa
vyjadruje azda "tradicionálna", ale
zdravá nábožnosť a nadovšetko
"zmysel pre vieru", patriaci celému
Božiemu ľudu, ako to pripomenul
Druhý vatikánsky koncil.70

Končiac tieto svoje úvahy, chcel by
som vo svojom mene a v mene vás
všetkých, ctihodní a drahí bratia v
biskupskej službe, poprosiť o
odpustenie za všetko, čo by z



akéhokoľvek dôvodu, pre ľudskú
slabosť, netrpezlivosť, nedbanlivosť i
následkom tendenčného,
jednostranného a pomýleného
chápania učenia Druhého
vatikánskeho koncilu o obnove
liturgie mohlo byť príležitosťou k
pohoršeniu a ťažkostiam pri
vysvetľovaní náuky a pri úcte, ktorá
patrí tejto veľkej sviatosti. A prosím
Pána Ježiša, aby nám v budúcnosti
pomáhal vyhýbať sa v našom
spôsobe zaobchádzania s týmto
najsvätejším tajomstvom všetkému,
čo by mohlo akýmkoľvek spôsobom
oslabiť alebo dezorientovať úctu a
lásku našich veriacich.

Nech nám sám Ježiš Kristus pomáha
pokračovať na ceste pravej obnovy k
plnosti eucharistického života a
kultu, prostredníctvom ktorých sa
buduje Cirkev v jednote, ktorú už
vlastní a ktorú túži ešte plnšie
uskutočňovať na slávu živého Boha a
na spásu všetkých ľudí.



Zakľúčenie

13. Dovoľte mi, ctihodní a drahí
bratia, aby som už skončil tieto svoje
úvahy, ktoré sa obmedzujú na
prehĺbenie iba niektorých otázok.
Keď som sa na to podujal, mal som
pred očami celé dielo Druhého
vatikánskeho koncilu, mal som v
živej pamäti encykliku Pavla VI.
Mysterium fidei, zverejnenú počas
Koncilu, ako aj všetky dokumenty,
vydané po Koncile s tým cieľom, aby
uviedli do života pokoncilovú
liturgickú obnovu. Jestvuje totiž
veľmi úzky organický vzťah medzi
obnovou liturgie a obnovou celého
života Cirkvi.

Cirkev nielen pôsobí, ale aj vyjadruje
seba samu v liturgii, žije z liturgie a z
liturgie čerpá silu do života. Preto
liturgická obnova správne
uskutočnená v duchu Druhého
vatikánskeho koncilu, je v určitom
zmysle mierou a podmienkou



uvádzania do života celého učenia
Koncilu, ktoré prijímame s hlbokou
vierou a s presvedčením, že
prostredníctvom Koncilu Duch Svätý
"povedal Cirkvi" pravdy a dal
pokyny, ktoré slúžia na splnenie jej
poslania pre dobro ľudí v dnešnej i
budúcej dobe.

Aj naďalej budeme s mimoriadnou
starostlivosťou podnecovať obnovu
Cirkvi a pokračovať v nej podľa
učenia Druhého vatikánskeho
koncilu, v duchu stále živej tradície.
Do podstaty náležite chápanej
tradície patrí totiž aj správne čítanie
"znakov času", aby sa v zhode s nimi
z bohatého pokladu Zjavenia
vynášali "veci nové a staré".71
Konajúc v tomto duchu, v zhode so
spomenutým odporúčaním evanjelia,
Druhý vatikánsky koncil vynaložil
prozreteľnostné úsilie, aby obnovil
tvár Cirkvi vo svätej liturgii.
Nadväzoval pritom najčastejšie na to,
čo je "staré", čo pochádza z dedičstva



Otcov a je výrazom viery a učenia
Cirkvi, ktorá bola cez toľké storočia
zjednotená.

Aby sa aj v budúcnosti mohli uvádzať
do života koncilové smernice na poli
liturgie a najmä na poli
eucharistického kultu, je veľmi
potrebná úzka spolupráca medzi
kompetentným dikastériom
Apoštolskej Stolice a jednotlivými
konferenciami biskupov - hovorím -
spolupráca bedlivá a zároveň
tvorivá, majúca na zreteli veľkosť
tohto presvätého tajomstva a súčasne
aj duchovné prúdy a sociálne zmeny,
také významné pre našu dobu,
pretože ony nielen zapríčiňujú
ťažkosti, ale aj pripravujú ľudí
zúčastňovať sa novým spôsobom na
tomto veľkom tajomstve viery.

Predovšetkým mi veľmi záleží
podčiarknuť, že otázky liturgie a
zvlášť eucharistickej liturgie nemôžu
byť príležitosťou k rozdeleniu



katolíkov a k rozbíjaniu jednoty
Cirkvi. Vyžaduje si to už
najelementárnejšie chápanie tejto
sviatosti, ktorú nám Kristus zanechal
ako prameň duchovnej jednoty. Veď
ako by sa mohla práve Eucharistia,
ktorá je v Cirkvi "sacramentum
pietatis, signum unitatis et vinculum
caritatis",72 stať dnes medzi nami
dôvodom rozdelenia, príčinou
nezhôd v zmýšľaní a správaní
namiesto toho, aby bola, zodpovedne
svojej podstate, ohniskom a
základným činiteľom jednoty Cirkvi?

Všetci sme rovnako dlžní voči nášmu
Vykupiteľovi. Všetci spoločne
musíme počúvať Ducha pravdy a
lásky, ktorého Vykupiteľ sľúbil Cirkvi
a ktorý v nej pôsobí. V mene tejto
pravdy a lásky, v mene samého
ukrižovaného Krista a jeho Matky
prosím a naliehavo žiadam, aby sme
zanechali všetky spory a rozdelenia a
zjednotili sa všetci v tomto veľkom a
spásonosnom poslaní, ktoré je cenou



a zároveň ovocím nášho vykúpenia.
Apoštolská Stolica vynaloží všetko
úsilie, aby aj naďalej vyhľadávala
prostriedky na zabezpečenie jednoty,
o ktorej hovoríme. Nech každý dbá o
to, aby svojím počínaním
"nezarmucoval Ducha Svätého".73

Aby sa i naďalej vytrvale
uskutočňovala táto jednota, ako aj
stála a systematická spolupráca,
ktorá k nej vedie, na kolenách
vyprosujem pre nás všetkých svetlo
Ducha Svätého na príhovor Márie,
jeho svätej Nevesty a Matky Cirkvi. A
kým vás všetkých z celého srdca
žehnám, ešte raz sa obraciam na vás,
moji ctihodní a drahí bratia v
biskupskej službe, s bratským
pozdravom a s plnou dôverou.
Spojení kolegiálnou jednotou, na
ktorej máme účasť, urobme všetko,
aby sa Eucharistia stala prameňom
života a svetlom svedomia všetkých
našich bratov a sestier v jednotlivých



spoločenstvách vo všeobecnej
jednote Kristovej Cirkvi na zemi.

V duchu bratskej lásky udeľujem vám
a všetkým spolubratom v kňazstve
svoje apoštolské požehnanie.

Vo Vatikáne 24. februára 1980, na
Prvú pôstnu nedeľu, v druhom roku
môjho pontifikátu.

Ján Pavol II., pápež

POZNÁMKY

1 Porov. 2. kap.: AAS 71 (1979), str.
395n.

2 Porov. Tridentský koncil, sesia XXII,
kán. 2: Conciliorum Oecumenicorum
Decreta, Bologna 19733, str. 735.

3 V súvislosti s týmto Pánovým
príkazom jedna etiópska
eucharistická liturgia pripomína:



Apoštoli "pre nás ustanovili
patriarchov, arcibiskupov, kňazov a
diakonov, aby slávili obrad tvojej
svätej Cirkvi": Anaphora S. Athanasii:
Prex Eucharistica, Hänggi-Pahl,
Fribourg (Švajčiarsko) 1968, str. 183.

4 Porov. La Tradition apostolique de
Hippolyte, č. 2-4, ed. Botte, Münster-
Westfalen 1963, str. 5-17.

5 2Kor 11,28.

6 1Pt 2,5.

7 Porov. Druhý vatik. koncil, dogm.
konšt. Lumen gentium, 11, AAS 57
(1965), str. 33n.; dekrét o kňazskej
službe a živote Presbyterorum
Ordinis, 2,5: AAS (1966), str. 986; 998;
dekrét o misijnej činnosti Cirkvi Ad
Gentes, 39: AAS 58 (1966), str. 968.

8 Druhý vatik. koncil, dogm. konšt.
Lumen gentium, 11: AAS 57 (1965),
str. 15.



9 Jn 3,16. Je zaujímavé, že v liturgii
svätého Jána Zlatoústeho sú tieto
slová vložené bezprostredne pred
slovami premenenia a sú úvodom k
nim: porov. La divina Liturgia del
santo nostro Padre Giovanni
Cristostomo, Roma-Grottaferrata
1967, str. 104n.

10 Porov. Mt 26,26n.; Mk 14,22-25; Lk
22,18n.; 1Kor 11,23n.; porov. aj
liturgické eucharistické modlitby.

11 Flp 2,8.

12 Jn 13,1.

13 Porov. Ján Pavol II., Prejav vo
Phoenix Park v Dubline (29. sept.
1979), č. 7: AAS 71 (1979), str. 1074n.;
Posv. kongr. obradov, inštr.
Eucharisticum mysterium: AAS 59
(1967), str. 539-573; Rituale
Romanum, De sacra Communione et
de cultu Mysterii eucharistici extra
Missam, ed. typica 1973. Treba
zdôrazniť, že hodnota úcty a



posväcujúca sila týchto foriem úcty k
Eucharistii nezávisia od samých
foriem, ale skôr od vnútorných
postojov.

14 Porov. bulu Transiturus de hoc
mundo (11. augusta 1264): Aemilii
Friedberg, Corpus Iuris Canonici,
pars II. Decretalium collectiones,
Leipzig 1881, str. 1174-1177; Studi
eucaristici, VII.-sté výročie buly
"Transiturus" 1264-1964, Orvieto
1966, str.302-317.

15 Porov. Pavol VI., enc. Mysterium
fidei: AAS 57 (1965), str. 753-774;
Posv. kongr. obradov, inštr.
Eucharisticum mysterium: AAS 59
(1967), str. 539-573; Rituale
Romanum, De sacra Communione et
cultu Mysterii eucharistici extra
Missam, ed. typica 1973.

16 Ján Pavol II., enc. Redemptor
hominis, č. 20: AAS 71 (1979), str. 311;
porov. Druhý vatik. koncil, dogm.
konšt. Lumen gentium, 11: AAS 57



(1965), str. 15n.; ďalej pozn. 57 k 20.
č. II. schémy tej istej dogm. konšt. v
Acta Synodalia Sacrosancti Concilii
Vaticani II, vol. II, periodus 2a, pars I,
sessio pubblica II, str. 251n.; str.
251n.; Pavol VI., Prejav na všeobecnej
audiencii (15. sept. 1965):
Insegnamenti di Paolo VI., III (1965),
str. 1036n; H. de Lubac, Méditation
sur l?Église, Paris 19532, str. 129-137.

17 1Kor 11,26.

18 Porov. Druhý vatik. koncil, dogm.
konšt. Lumen gentium, 11; AAS 57
(1965), str. 15n.; konšt. o posv. liturgii
Sacrosanctum Concilium, 10: AAS 56
(1964), str. 102; dekrét o kňazskej
službe a živote Presbyterorum
Ordinis, 5; AAS 58 (1966), str. 997n.;
dekrét o pastorálnej službe biskupov
Christus Dominus, 30: AAS 58 (1966),
str. 688n.; dekrét o misijnej činnosti
Cirkvi Ad Gentes, 9: AAS 58 (1966),
str. 957n.



19 Porov. Druhý vatik. koncil, dogm.
konšt. Lumen gentium, 26: AAS 57
(1965), str. 31n.; dekrét o
ekumenizme Unitatis redintegratio,
15; AAS 57 (1965), str. 101n.

20 Prosí o to modlitba dňa pri
večernej omši Pánovej večere:
"Prosíme ťa, daj, aby sme z tejto
veľkej sviatosti čerpali dokonalú
lásku a plnosť života": Rímsky misál,
str. 163; takisto aj epikléza: "Pokorne
ťa prosíme, nech nás všetkých, ktorí
máme účasť na Kristovom tele a krvi,
združí v jedno Duch Svätý. Pamätaj,
Otče, na svoju Cirkev, rozšírenú po
celom svete, a veď ju k dokonalej
láske...": Druhá eucharistická
modlitba, tamže, str. 564-565; porov.
aj Tretiu eucharistickú modlitbu,
tamže, str. 571.

21 Jn 5,17.

22 Porov. Dvadsiata druhá nedeľa v
období "cez rok", modlitba po
prijímaní: "Všemohúci Bože,



ďakujeme ti, že si nás nasýtil pri
svojom stole, a prosíme ťa, aby tento
sviatostný pokrm živil v našich
srdciach lásku a pobádal nás slúžiť ti
v našich bratoch a sestrách": Rímsky
misál, str. 334.

23 Jn 4,23.

24 Porov. 1Kor 10,17, komentovaný
svätým Augustínom: In Evangelium
loannis tract. 31,13: PL 35, 1613, ako
aj Tridentským koncilom, sesia XIII,
č. 8.: Conciliorum Oecumenicorum
Decreta, Bologna 19733, str. 697;
porov. Druhý vatik. koncil, dogm.
konšt. Lumen gentium, 7: AAS 57
(1965), str. 9.

25 Jn 13,35.

26 Vyjadrujú to viaceré modlitby
Rímskeho misála: modlitba nad
obetnými darmi omše o svätých, čo
konali skutky milosrdenstva:
"Milosrdný Bože, v oltárnej obete
oslavujeme dielo nesmiernej lásky



tvojho Syna; prijmi naše obetné dary
a daj, aby nás príklady tvojich
svätých upevnili v láske k tebe a k
blížnemu"; v modlitbe po prijímaní z
omše o vychovávateľoch sa modlíme:
"Nech nám sväté prijímanie dodáva
silu, aby sme si...zachovali v srdci
svetlo tvojej pravdy a bratskú lásku a
prejavovali ju aj skutkami." Porov. aj
modlitbu po prijímaní z Dvadsiatej
tretej nedele v období "cez rok".

27 Jn 4,23.

28 Porov. Ef 4,13.

29 Porov. pozn. č. 2.

30 Porov. Druhý vatik. koncil, dekrét
o misijnej činnosti Cirkvi Ad Gentes,
9,13: AAS 58 (1966), str. 958; 961n.:
dekrét o kňazskej službe a živote
Presbyterorum Ordinis, 5: AAS 58
(1966), str. 997.

31 1Jn 3,1.



32 Druhý vatik. koncil, dogm. konšt.
o Cirkvi Lumen gentium, 11: AAS 57
(1965), str. 15.

33 Porov. č.20: AAS 71 (1979), str.
313n.

34 2Pt 3,13.

35 Kol 3,10.

36 Lk 1,35; Jn 6,69; Sk 3,14; Zjv 3,7.

37 Porov. Sk 10,38; Lk 4,18.

38 Jn 10,36.

39 Porov. Jn 10,17.

40 Hebr 3,1; 4,15 a i.

41 Ako hovorila byzantská liturgia z
9. storočia podľa najstaršieho
kódexu, predtým Barberino di San
Marco (Florencia), dnes v Apoštolskej
vatikánskej knižnici, Barberini greco
336, f. 8 verso, riadky 17-20,
uverejnený v tejto časti F. E.



Brightmanom, Liturgies, Oxford
1896, str. 318, 34-35.

42 Modlitba dňa votívnej omše o
Najsvätejšej Eucharistii, B: Rímsky
misál, str. 1122.

43 1Jn 2,2; porov. tamže 4,10.

44 Hovoríme o "divinum Mysterium",
o "Sanctissimum" alebo o
"Sacrosanctum", to značí o
"Posvätnom" a "Svätom" v najhlbšom
význame slova. Aj Východné cirkvi
nazývajú omšu "raza", čiže
"mystérion", "hagiasmós", "quddaša",
"qedassé", t.j. "konsekráciou" v
najplnšom význame slova. Okrem
toho je veľa liturgických obradov,
ktoré sa snažia vnuknúť tento zmysel
pre "sacrum" tým, že vyžadujú
jednak ticho, státie alebo kľačanie,
jednak vyznanie viery, incezovanie
knihy Evanjelií, oltára, celebranta a
posvätných spôsobov. Ba viac, tieto
obrady privolávajú na pomoc
anjelské bytosti, stvorené pre službu



Svätého Boha slovami "Sanctus" v
našich latinských cirkvách a slovami
"Trisagion" a "Sancta sanctis" vo
východných liturgiách.

45 Napríklad pri pozvaní na
prijímanie táto viera vyjadruje aj
doplnkové aspekty prítomnosti
Svätého - Krista: aspekt zjavenia,
zdôraznený Byzantíncami
("Požehnaný, ktorý prichádza v mene
Pánovom: Pán je Boh a zjavil sa
nám!" La divina Liturgia del santo
nostro Padre Giovanni Crisostomo,
Roma - Grottaferrata 1967, str.
136n.); aspekt spoločenstva a jednoty,
vyjadrený spevom Arméncami
(Liturgia svätého Ignáca z Antiochie:
"Unus Pater sanctus nobiscum, unus
Filius sanctus nobiscum, unus
Spiritus sanctus nobiscum": Die
Anaphora des heiligen Ignatius von
Antiochien, übersetzt von A.Rücker,
Oriens Christianus, 3. ser., 5 (1930),
str. 76); aspekt tajomnosti a
nebeskosti, celebrovaný Chaldejcami



a Malabarcami (porov. Antifonárny
hymnus, spievaný striedavo kňazom
a zhromaždením hneď po prijímaní:
F. E. Brightman, cit. dielo, str. 299).

46 Porov. Druhý vatik. koncil, konšt.
o posv. liturgii Sacrosanctum
Concilium, 2,47: AAS 56 (1964), str.
83n.; 113; dogm. konšt. o Cirkvi
Lumen gentium, 3,28: AAS 57 (1965),
str. 6; 33n.; dekrét o ekumenizme
Unitatis redintegratio, 2: AAS 57
(1965), str. 91; dekrét o kňazskej
službe a živote Presbyterorum
Ordinis, 13: AAS 58 (1966), str.
1011n.; Tridentský koncil, sesia XXII,
kap. I a II: Conciliorum
Oecumenicorum Decreta, Bologna
19733, str. 732n.; najmä "una
eademque est hostia, idem nunc
offerens sacerdotum ministerio, qui
se ipsum tuncin cruce obtulit, sola
offerdenti ratione diversa" (tamže,
str. 733).



47 Synodus Constantinopolitana
adversus Sotericum (január 1156 a
máj 1157): Angelo Mai, Spicilegium
romanum, t. X, 1338; Theologia
dogmatica christianorum
orientalium, Paris 1930, str. 317-320.

48 Institutio Generalis Missalis
Romani, č. 49: Rímsky misál, str. 33*,
porov. Druhý vatik. koncil, dekrét o
kňazskej službe a živote
Presbyterorum Ordinis, 5: AAS 58
(1966), str. 997n.

49 Porov. Ordo Missae cum populo, č.
18: Rímsky misál, str. 382.

50 Porov. Tridentský koncil, sesia
XXII, kap. I: Cinciliorum
Oecumenicorum Decreta, Bologna
1973, str. 732n.

51 Kol 2.14.

52 Jn 11,28.



53 Institutio Generalis Missalis
Romani, č. 55,f: Rímsky misál, str.
33x.

54 Porov. konšt. o posvätnej liturgii
Sacrosanctum Concilium, 35,51: AAS
56 (1964), str. 109; 114.

55 Porov. Posv. kongr. obradov, inštr.
In edicendis normis, VI, 17-18; VII,
19-20: AAS 57 (1965), str. 1012n; inštr.
Musicam sacram, IV,48: AAS 59
(1967), str. 314; dekrét De titulo
Basilicae Minoris, II,8: AAS 60 (1968),
str. 538; Posv. kongr. pre bohoslužbu,
oznámenie De Missali Romano,
Liturgia Horarum et Calendario, I,4;
AAS 63 (1971), str. 714.

56 Porov. Pavol VI., apošt. konšt.
Missale Romanum: "Pevne dúfame,
že týmto spôsobom sa kňazi i veriaci
nábožnejšie pripravia na slávenie
Pánovej večere a hlbším rozjímaním
Svätého písma budú sa zo dňa na
deň výdatnejšie živiť slovom



Pánovým". Porov. AAS 61 (1969), str.
220n.: Rímsky misál, str. 16*.

57 Porov. Pontificale Romanum, De
Institutione Lectorum et
Acolythorum, č. 4, ed.typica 1972, str.
19n.

58 Porov. Institutio Generalis Missalis
Romani, č. 319-320: Rímsky misál,
str. 68*-69*.

59 Porov. Fr. J. Dölger, Das Segnen
der Sinne mit der Eucharistie. Eine
altchristliche Kommunionsitte:
Antike und Christentum, t. 3 (1932),
str. 231-244; Das Kultvergehen der
Donatistin Lucilla von Karthago,
Reliquienkuss vor dem Kuss der
Eucharistie, tamže, str. 245-252.

60 Porov. Druhý vatik. koncil, dogm.
konšt. o Cirkvi Lumen gentium,
12,35: AAS 57 (1965), str. 16; 40.

61 Porov. Jn 1,29; Zjv 19,9.



62 Porov. Lk 14,16n.

63 Porov. Institutio Generalis Missalis
Romani, č. 7-8: Rímsky misál, str. 25*.

64 1Kor 11,28.

65 Pontificale Romanum, De
Ordinatione Diaconi, Presbyteri et
Episcopi, ed. typica, 1968, str. 93.

66 Hebr 5,1.

67 Posv. kongr. obradov. inštr.
Eucharisticum mysterium: AAS 59
(1967), str. 539-573; Rituale
Romanum, De sacra Communione et
de cultu Mysterii eucharistici extra
Missam, ed. typica 1973; Posv. kongr.
pre bohoslužbu, Litterae circulares
ad Conferentiarum Episcopalium
Praesides de precibus eucharisticis:
AAS 65 (1973), str. 340-347.

68 Porov. č. 38-63: AAS 59 (1967), str.
586-592.



69 AAS 64 (1972), str. 518-525; porov.
aj "Communicatio" uverejnené
nasledujúceho roku pre správne
uplatňovanie spomínanej inštrukcie:
AAS 65 (1973), str. 616-619.

70 Porov. Druhý vatik. koncil, dogm.
konšt. o Cirkvi Lumen gentium, 12:
AAS 57 (1965), str. 16n.

71 Mt 13,52.

72 Porov. sv. Augustín, In
Evangelium Ioannis tract. 26,13; PL
35,1612n.: "tajomstvo viery, znak
jednoty a puto lásky".

73 Ef 4,30.

Preklad uverejnený v časopise
Liturgia č. 14 (2/1994), str. 95-121



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/list-dominicae-cenae/
(07.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/list-dominicae-cenae/
https://opusdei.org/sk-sk/article/list-dominicae-cenae/

	List Dominicae Cenae

