
opusdei.org

Láskyplným
pohľadom:
milosrdenstvo a
bratstvo

Na dne tajomstva Božieho
milosrdenstva tepe Božia
radosť, ktorá túži preniknúť do
sveta. Milosrdenstvo preto nie
je len nejaký prostriedok, ktorý
sa aktivuje pri stretnutí so
slabosťou či nedokonalosťou
ľudí okolo nás. Je to
bezvýhradná láska, ktorá nie je
vypočítavá, je to vyžarovanie
Lásky, ktorá nie je z tohto sveta.



19.01.2023

V rytme liturgických slávností a
udalostí tohtoročného Svätého roka
milosrdenstva sa pomaly snažíme
„upierať svoj zrak na
milosrdenstvo“[1]. V Bule vyhlasujúcej
mimoriadny Svätý rok milosrdenstva
pápež zdôraznil, že tajomstvo
Božieho milosrdenstva nie je určené
len tým, ktorí žijú v dome Otca, ale i
nám, ktorí sa i cez svoje obmedzenia
snažíme žiť blízko Boha, aby sme sa i
my „stali účinným znamením
Otcovho konania(...), aby sa
svedectvo veriacich stalo mocnejším
a účinnejším“[2].

„Milosrdenstvo je nosným pilierom
života Cirkvi,“[3] a preto v sebe
obsahuje všetky aspekty života
kresťanov. Napriek tomu, že sa v
prvej chvíli môže zdať, že ide o
obyčajný slogan či iný spôsob



vyjadrenia toho istého, ide v
skutočnosti o oveľa viac:
milosrdenstvo je svetlo a sila, ktorú
nám dáva Boh, aby sme „mohli so
všetkými svätými pochopiť, aká je to
šírka, dĺžka, výška a hĺbka“[4] jeho
Lásky.

Dôkladne preskúmať lásku

Pokojné zamyslenie pred Pánom nad
milosrdenstvom ako o niečom, čo sa
nás zblízka dotýka, nám môže
ukázať, či sa naša láska niekde
nezakalila: či v nás nie je niečo zo
staršieho syna z podobenstva o
milosrdnom otcovi, neschopného
radovať sa s ostatnými;[5] alebo z
farizeja, ktorý prichádza do chrámu
spokojný s tým, ako všetko krásne
plní, ale pritom má chladné srdce;[6]

alebo zo sluhu, ktorý si u svojho pána
vyprosí odpustenie, ale potom nie je
ochotný privrieť oko nad nepatrným
dlhom svojho blížneho.[7]



„Poznám tvoje skutky aj tvoju
námahu a vytrvalosť (...) si vytrvalý a
veľa si zniesol pre moje meno a
neochabol si. Mám však proti tebe to,
že si zanechal svoju prvotnú lásku“.[8]

Týmito slovami z knihy Zjavenia Boh
klope na dvere kresťanov, ktorí sa
snažia žiť svoju vieru do hĺbky.
Upevňuje ich v dobre, ktoré robia a
zároveň ich povzbudzuje k novému
obráteniu. Na tej istej vlnovej dĺžke
sa nesú i nasledujúce slová svätého
Josemaríu, ktoré nám môžu pomôcť
si posvietiť na dno našej duše.

„Plníš náročný životný plán: zavčasu
vstávaš, modlíš sa, pristupuješ k
sviatostiam, veľa pracuješ alebo
študuješ, si striedmy, umŕtvuješ sa…
pritom však cítiš, že ti niečo chýba!

Vezmi si do svojho rozhovoru s
Bohom túto úvahu: keďže svätosť –
boj o jej získanie – je plnosťou lásky,
musíš prehodnotiť svoju lásku k
Bohu a skrze ňu, aj svoju lásku k



ostatným. Možno potom odhalíš vo
svojej duši skryté veľké chyby, proti
ktorým si doteraz ani nebojoval: nie
si dobrým synom, dobrým bratom,
dobrým spoločníkom, dobrým
priateľom, dobrým kolegom; a keďže
nezriadene miluješ svoju svätosť,
závidíš iným.

Obetuješ sa v mnohých osobných
maličkostiach, a preto lipneš na
svojom ja, na svojej osobe, a v
podstate nežiješ ani pre Boha, ani pre
ostatných: ale len pre seba.“[9]

Božie milosrdenstvo – ak mu
dovolíme, aby vstúpilo do nášho
srdca, – nás dovedie k tomu, aby sme
pozorne preskúmali svoju lásku a
vyhladili na svojom srdci vrásky,
kvôli ktorým sa naša láska možno
nevedomky scvrkla a ochabla. Božie
milosrdenstvo nám pripomína, že
máme žiť pre druhých, vyvádza nás z
prehnanej „túžby po osobnej
istote“[10], v ktorej je málo miesta pre



Boha a pre tých, ktorí kráčajú vedľa
nás alebo proti nám. „Kde je moja
radosť,“ pýta sa pápež „v tom, že
vychádzam sám zo seba, aby som
vyšiel v ústrety druhým,“ alebo „v
tom, aby som mal všetko
usporiadané, uzatvorený sám v
sebe?“[11]

Radovať sa s druhými

„Boh je radosť,“ povedal svätý Ján
Pavol II. mladým ľuďom, „a v radosti
zo života je obraz pôvodnej radosti
Boha, ktorú zakúsil, keď stvoril
človeka,“[12] a ktorú znova skusuje,
keď nám odpúšťa: „Tak bude aj v
nebi väčšia radosť nad jedným
hriešnikom, ktorý robí pokánie, ako
nad deväťdesiatimi deviatimi
spravodlivými, ktorí pokánie
nepotrebujú.“[13] Na dne tajomstva
Božieho milosrdenstva pulzuje
„Božia radosť, ktorá túži preniknúť
do sveta“[14]. Preto sv. Pavol prosil:



„Kto preukazuje milosrdenstvo, nech
to robí radostne“.[15]

Milosrdenstvo teda nie je len nejaký
prostriedok, ktorý sa aktivuje pri
stretnutí so slabosťou či
nedokonalosťou ľudí okolo nás. Je to
bezvýhradná láska, ktorá nie je
vypočítavá. Je to všetko zaplavujúce
svetlo, ktoré z kresťanských cností
robí láskavé a príťažlivé osobnostné
rysy a predovšetkým je to
vyžarovanie Lásky, ktorá nie je z
tohto sveta[16]. 

„Pravá cnosť nie je smutná ani
odpudzujúca, ale príjemne
radostná,“[17] napísal svätý Josemaría
v Ceste. O niekoľko rokov neskôr sa k
tejto myšlienke znovu vráti v úvahe
nad náhodne počutou poznámkou:

„‚Všetci ste takí veselí, že by to človek
nečakal,‘ počul som niekoho
komentovať.



Oddávna prichádzajú Kristovi
nepriatelia s diabolským úsilím
presviedčať svet, že ľudia odovzdaní
Bohu sú z tých večne zachmúrených.
A žiaľ, niektorí z tých, čo chcú ‚byť
dobrí‘, to potvrdzujú svojimi
‚smutnými cnosťami‘.

- Ďakujeme ti, Pane, že si chcel
počítať s našimi radostnými a
šťastnými životmi, aby sa zmazala
táto falošná karikatúra. – Prosím ťa
tiež, aby sme na to nezabudli.“[18]

Aby teda milosrdenstvo mohlo
správne fungovať a nebolo falošné,
musí byť všetko v našom živote
preniknuté radosťou. Radosť sa
väčšinou prisudzuje mladosti, lebo
mladý duch nie je vypočítavý a
nepozná hranice. Aby náš kresťanský
život nebol falošnou karikatúrou,
musí byť naplno presýtený
radostným milosrdenstvom. Nie je to
utópia, lebo milosrdenstvo je
zlučiteľné so slabosťou; slabosť nám



dokonca umožňuje v milosrdenstve
rásť, pretože nás robí pokornejšími a
schopnými chápať, že aj ľudia okolo
nás majú nedostatky. Aj keď sa nám
nie vždy podarí, aby sa v nás Božie
milosrdenstvo odrážalo – lebo sa k
druhým správame tvrdo, alebo sa im
nevieme darovať – môžeme aspoň
Pánovi povedať, že by sme chceli byť
vo všetkom milosrdní. On nás
odnaučí sebectva a naučí nás nerobiť
medzi ľuďmi a okolnosťami rozdiely.
„Úprimne sa odovzdať v službe iným
je také účinné, že to Boh odmení
pokorou plnou radosti.“[19]

Budeme môcť druhým odovzdávať
onú čistú radosť, ktorá „nemá byť
radosťou fyziologického druhu, ako
je radosť zdravého zvieraťa“[20]. Pravá
radosť „pochádza z toho, že si
odovzdal všetko – aj seba – do
milujúceho náručia svojho Boha
Otca“[21]. Kto sa takto odovzdá Bohu,
od Boha takto získanú radosť potom
často nevedomky podáva ďalej.



Radosť, ktorá „sa rodí zo stretnutia,
ktoré je darom,“ z toho, že
„počujeme: Si pre mňa dôležitý. A
nemusí to byť nutne povedané
slovami (...) Práve to nám dáva Boh
pochopiť“[22]. A práve to môžeme
robiť i my pre druhých.

Jemná a nežná láska

Keď svätý Josemaría hovoril o láske k
blížnemu, používal často výraz 
cariño[23] (jemná a nežná láska),
výraz, ktorý je do niektorých jazykov
ťažko preložiteľný. Pre jeho učenie
má ale kľúčový význam. Slúži k
pochopeniu toho, že pravá láska k
blížnemu nie je len akási oficiálna
charita, suchá a bez duše, ale je
láskavá a ľudsky teplá[24], plná
pochopenia a ústretovosti.

Praktizovať lásku k blížnemu
znamená omnoho viac, než
dodržiavať vonkajšie pravidlá
správania alebo prejavovať
neosobnú pozornosť a úctu a pritom



si od druhých držať odstup. Znamená
to otvoriť svoje srdce[25], odstrániť
múry, ktorými sa občas chránime
pred tým, čo je nám u druhých
nepríjemné. Rešpekt (pozornosť,
úcta) pochádzajú z latinského 
respectus – pozorný pohľad,
pozornosť. Pravá úcta, pravá
pozornosť nie je zdvorilé trpné
znášanie nedostatkov druhých , ktoré
nás chráni za naším obranným
valom, ale citlivé, chápajúce,
veľkodušné správanie, ktoré nám
umožňuje hľadieť druhým pravdivo
do očí. O tomto postoji hovorí aj
pápež František, ktorý rozpráva o
nehe, ktorá je „ohľaduplnou a
jemnou láskou“[26]: „Vždy sa snažte
byť,“ povedal pri jednej príležitosti,
„pohľadom, ktorý prijíma, rukou,
ktorá uľavuje a sprevádza slovom
útechy, objatím nehy.“[27]

„Podľa Pánovho príkladu sa snažte
druhých chápať, majte veľké srdce,
ktoré sa ničoho neľaká, majte ich



skutočne radi (...) Keď budete veľmi
ľudskí, budete vedieť prehliadať
drobné nedostatky a s materským
pochopením vždy všetko vidieť z tej
dobrej stránky.“[28]

Aj keď nasledujúci ilustratívny
príklad svätého Josemaríu iste
poznáme, neuškodí, ak si
pripomenieme záchvev
milosrdenstva, ktoré je v ňom cítiť:
„Na názornom a vtipnom príklade
som Vám ukázal, že jedna a tá istá
udalosť môže vyvolať rôzne dojmy
podľa toho, či sa na ňu pozeráme s
láskou, alebo bez nej. Hovoril som –
ospravedlňujem sa, že používam
taký názorný príklad –, že o dieťati,
ktoré sa vŕta v nose, návšteva povie: 
No fuj, zatiaľ čo matka prehlási: Bude
z neho bádateľ! Dcéry a synovia moji,
iste mi rozumiete: chyby druhých je
treba ospravedlňovať. Neprejavujte
nevôľu nad duchovnými alebo
materiálnymi bezvýznamnými
maličkosťami. Pozerajte sa na svojich



bratov s láskou, tak prídete k
láskyplnému záveru, že sme všetci
bádatelia!“[29]

Ľudia sa nám javia veľmi odlišne v
závislosti od toho, či sa na nich
pozeráme „s láskou alebo bez nej“.
Milosrdenstvo nie je teda nejakou
chvályhodnou dispozíciou srdca.
Svätý Josemaría nám ho ukazuje ako
nutnú podmienku pre to, aby sme
mohli druhých poznávať bez
skreslenia, ktoré je spôsobené našou
sebaláskou. Pozerať sa na druhých
milosrdne neznamená nasadzovať si
ružové okuliare, ale vidieť ich tak,
ako ich vidí Boh, takých akí sú, čiže
ako mužov a ženy s obdivuhodnými
cnosťami a zároveň s nedostatkami.
Tieto nedostatky ich možno aj dosť
trápia – i keď to nedávajú navonok
vidieť – a volajú po chápajúcej
pomoci. Bez milosrdenstva strácame
správny uhol pohľadu a hĺbku
ostrosti a druhých ľudí zmenšujeme.
Pozerať sa na druhých s láskou – mať



ich rád pohľadom – umožňuje mať
lepšie a viac rád. „Ľudské srdce sa
vie nádherne zväčšovať. Keď miluje,
tak sa rozširuje crescendom nežnej
náklonnosti, ktorá prekonáva všetky
prekážky. Ak miluješ Pána, nebude
tu žiadneho tvora, ktorý by nenašiel
miesto v tvojom srdci.“[30]

Každodenné podoby odpúšťania

Jednotu rodiny nemôžeme
stotožňovať iba so spolužitím jej
členov, podobne ako mier nie je iba
neprítomnosťou vojny. V rodine
alebo v práci nemusí dochádzať k
veľkým konfliktom, no napriek tomu
môžu byť medzi ľuďmi drobné
bariéry, ktoré vznikli takmer
nepozorovane, lebo každodenné
spolužitie so sebou takmer
nevyhnutne prináša napätia a strety:
„Existujú trecie plochy, rozdiely... Ale
to sú bežné veci, ktoré do istej miery
dodávajú nášmu životu soľ. Sú to



bezvýznamné veci, ktoré čas vždy
prekoná.“[31]

Čas nakoniec ukáže, že niektoré veci
– pokiaľ ich však naša pýcha
nezveličí –, ktoré sme svojho času
brali príliš vážne, v skutočnosti také
vážne neboli. Obzvlášť v rodine je
preto treba dávať pozor na to, aby sa
tieto nenápadné bariéry medzi ľuďmi
príliš nezväčšovali. Pokiaľ budeme v
sebe živiť nenávisť namiesto toho,
aby sme odpúšťali to, čo nám
prekáža, potom to, čo bolo samo o
sebe normálne, môže naše srdce
postupne ochromiť a pokazí sa
rodinná atmosféra aj náš vzťah k
ostatným.

Milosrdenstvo nám pomáha
vyslobodiť sa z bludného kruhu
nenávisti, ktorá nás zvádza k tomu,
aby sme v sebe uchovávali zoznam
krívd, v ktorých sa naše ja vždy
vynáša nad skutočné či domnelé
chyby druhých. Božia Láska sa nás



naopak snaží pohnúť k tomu, aby
sme vo svojom srdci hľadali Boha a
mohli si tak u neho odpočinúť.
„Odkiaľ začať, aby sme prepáčili malé
či veľké krivdy, ktoré trpíme každý
deň? Predovšetkým od modlitby (...)
Začína sa od vlastného srdca: s
modlitbou môžeme čeliť roztrpčeniu,
ktoré zažívame, odovzdávajúc toho,
kto nám ublížil, Božiemu
milosrdenstvu: ‚Pane, prosím ťa za
neho, za ňu‛. Potom odhalíme, že
tento vnútorný boj o odpustenie
očisťuje od zlého a že modlitba a
láska nás oslobodzujú z vnútorných
reťazí zášte. Je veľmi nepekné žiť v
zášti! Každý deň máme príležitosť,
aby sme sa cvičili v odpúšťaní, aby
sme žili toto také veľké gesto, ktoré
približuje človeka k Bohu.“[32] Svätý
Josemaría mával napríklad vo zvyku
modliť sa pri omši v spomienke na
živých a mŕtvych za tých, ktorí sa mu
snažili nejako ublížiť.[33]



Milosrdné srdce je pružné, dokáže so 
športovým duchom a bez
dramatizovania čeliť menej
príjemným udalostiam dňa.[34]

Niekedy nám môže byť zaťažko
odpustiť, lebo sa v nás nahromadí
únava, starosti a napätie. Napriek
tomu je dobré, aby sme sa s Božou
pomocou, ktorá nám nikdy nebude
chýbať, pravidelne snažili odpúšťať,
dokonca aj dopredu, veľkoryso, bez
toho, aby sme si o tom viedli
záznamy. Keď druhým dáme priestor
pre pochybenie, nevhodné správanie
či nervozitu, nebudeme im musieť
odpúšťať ako niekto, kto robí nejaký
ústupok. Odpustíme im bez toho, aby
sme sa považovali za dôležitých, s
láskou, ktorá všetko ospravedlňuje,
všetkému verí, nikdy nad ničím
nezúfa, všetko vydrží.[35]

Konflikty a nedorozumenia býva
niekedy ťažké stráviť a občas treba
dotyčnú osobu láskavo upozorniť na
to, v čom by sa mohla zlepšiť. V



každom prípade je však dobré ihneď
odpustiť, aj keď to môže byť bolestivé.
Veľakrát netreba žiadne slová (aby
sme sa k udalosti nemuseli vracať) a
postačí naša ústretovosť a zmysel pre
humor, ktorým celú záležitosť
odľahčíme. Keď premôžeme
pokušenie odplatiť sa zlom za zlo a
bezcitnosťou za bezcitnosť, Pán
naplní našu dušu a my sa budeme
môcť spolu so žalmistom modliť:
„Misericordia tua super vitas – tvoja
milosť je lepšia než život.“[36] A so
svätým Josemaríom, ktorý vedel, že
to bol Pán, kto zväčšil jeho srdce,
povieme: „Nemusel som sa učiť
odpúšťať, pretože ma Pán naučil
milovať.“[37]

Carlos Ayxelá

Fotografie: Santi González-Barros



[1] František, bula Misericordiae
vultus, 11.4.2015, č. 3.

[2] Tamtiež

[3] Tamtiež, č. 10.

[4] Ef 3, 18.

[5] Porov. Lk 15, 28-32.

[6] Porov. Lk 18, 10-14.

[7] Porov. Mt 18, 23-35.

[8] Porov Zjv 2, 2-4.

[9] Svätý Josemaría, Brázda, č. 739.

[10] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom, č.
18.

[11] František, Kázeň z Domu sv.
Marty, 25. 2. 2016.

[12] Sv. Jan Pavol II., Príhovor, 6. 4.
1995.

[13] Lk 15, 7.



[14] Benedikt XVI., Homília, 18. 4.
2010. Porov. sv. Tomáš Akvinský, 
Super Psalmos, 24 č. 6: „V Bohu
spoznávame dobro, teda
sprostredkovanie dobra stvoreniam,
pretože dobro sa šíri samo od seba.
Milosrdenstvo zasa označuje zvláštne
vyliatie dobra na odstránenie biedy.“

[15] Rim 12, 8.

[16] Porov. Jn 17, 21.

[17] Svätý Josemaría, Cesta, č. 657.

[18] Brázda, č. 58.

[19] Svätý Josemaría, Vyhňa, č. 591.

[20] Cesta, č. 659.

[21] Tamtiež.

[22] František, Príhovor, 6. 7. 2013.

[23] Porov., napríklad, Brázda, č. 821;
Vyhňa, č. 148; Boží priatelia, č. 125,
229; Ísť s Kristom, č. 36.



[24] Ísť s Kristom, č. 167.

[25] Porov. Boží priatelia, č. 225.

[26] František, Posolstvo, 6. 12. 2013.

[27] František, Príhovor, 9. 11. 2013.

[28] Svätý Josemaría, List 29. 9. 1957,
č. 35 (citované v E. Burkhart – J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Rialp, Madrid
2011, vol. II, pp. 331-332).

[29] Tamtiež.

[30] Krížová cesta, VIII, č. 5.

[31] Svätý Josemaría, Rozhovory, č.
101.

[32] František, Anjel Pána, 26. 12.
2015.

[33] Porov. Javier Echevarría, Vivir la
Santa Misa, Rialp, Madrid 2010, s.
106, 151.



[34] Porov. Rozhovory, č. 91.

[35] 1 Kor 13, 7.

[36] Ž 63, 4.

[37] Brázda, č. 804.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/laskyplnym-pohladom-
milosrdenstvo-a-bratstvo/ (08.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/laskyplnym-pohladom-milosrdenstvo-a-bratstvo/
https://opusdei.org/sk-sk/article/laskyplnym-pohladom-milosrdenstvo-a-bratstvo/
https://opusdei.org/sk-sk/article/laskyplnym-pohladom-milosrdenstvo-a-bratstvo/

	Láskyplným pohľadom: milosrdenstvo a bratstvo

