
opusdei.org

Kristus zjavuje
milosrdenstvo Otca:
Milosrdenstvo vo
Svätom písme

V tomto redakčnom článku zo
série o milosrdenstve
nahliadneme do Svätého písma
– Božieho slova, v ktorom sa
zjavuje Pánovo milosrdenstvo.

23.03.2023

V rozhovoroch Boha s Mojžišom
zachytených v knihe Exodus je jedna
tajomstvom opradená scéna, kde
Mojžiš prosí Pána, aby mu ukázal



svoju tvár. „Ty ma uvidíš odzadu,“
odpovie mu Pán, „ale moju tvár
nesmie nik vidieť“ (Ex 33, 23). Keď sa
naplnil čas, Filip pri jednom z oných
dôverných rozhovorov, ktoré
apoštoli viedli s Majstrom, prosí
Ježiša o to isté: „Pane, ukáž nám
Otca“ (Jn 14, 8). Odpoveď vteleného
Boha je nasledovná: „Kto vidí mňa,
vidí Otca“ (Jn 14, 9).

Ježiš Kristus zjavuje Otca. Keď
rozjímame nad evanjeliom, môžeme
objaviť Božie črty (obzvlášť jeho
milosrdenstvo) v prostote Ježišových
slov a života. Vo vtelenom slove žiari
milosrdenstvo, ktoré Boh v priebehu
dejín vyvoleného národa postupne
prejavoval. V ňom, ktorý je „tvárou
Otcovho milosrdenstva“[1], sa v plnej
miere uskutočňuje nežná modlitba,
ktorú Pán naučil Mojžiša, aby ňou
kňazi žehnali Izraelitom: „Nech ťa
žehná Pán a nech ťa chráni! Nech ti
Pán ukáže jasnú tvár a nech ti je
milostivý! Nech Pán obráti svoju tvár



k tebe a daruje ti pokoj!“ (Nm 6,
24-26). V Ježišovi nad nami Boh
rozjasňuje svoju tvár a dáva nám
pokoj, ktorý svet nemôže dať.[2]

Boh, ktorý hľadá a počúva

Božie milosrdenstvo je naznačené už
na prvých stránkach knihy Genezis.
Adam a Eva sa po tom, čo zhrešili,
schovajú za stromy v záhrade, lebo
cítia, že sú nahí, a preto sa už
neodvažujú pohliadnuť Bohu do očí.
Pán však ide ihneď za nimi. Ak
hriechom začína vyhnanstvo, potom
je tu aj prísľub návratu, možnosť
vrátiť sa k nemu. Boh sa ihneď pýta
Adama: „Kde si?“ a hľadá ho.[3] Už
vtedy im zjaví budúce víťazstvo nad
potomstvom hada a dokonca im
urobí kožený odev na znamenie toho,
že i keď zhrešili, jeho láska k nim
nevyhasla.[4] Zatvára za nimi bránu
neba[5], no na obzore pred nimi
otvára bránu milosrdenstva. „Boh
totiž všetkých uzavrel do nevery, aby



sa nad všetkými zmiloval“ (Rim 11,
32).

V knihe Exodus Boh koná rázne, aby
oslobodil utláčaných Izraelitov. Jeho
slová, prednesené Mojžišovi z
horiaceho kra, sa podobne ako slová
z knihy Genezis nesú budúcimi
storočiami: „Videl som utrpenie
svojho ľudu v Egypte a počul som
jeho volanie pre pracovných
dozorcov. Viem o jeho utrpení. Preto
som zostúpil, aby som ho vyslobodil z
moci Egypťanov“ (Ex 3, 7-8). Aký
nádherný je to príklad pre nás, ktorí
bývame hluchí a váhaví k potrebám
druhých. Boh je dobrý Otec, ktorý
vidí utrpenie svojich detí a prináša
im slobodu. Keď Mojžiš prešiel
Červeným morom, Pán sa mu ukázal
na hore Sinaj ako „milostivý a
láskavý Boh, zhovievavý, veľmi
milosrdný a verný“(Ex 34, 6).[6]

Láska z najvnútornejších útrob



86. žalm tieto slová z knihy Exodus
takmer doslovne opakuje: „Deus
miserator (rahum) et misericors
(hanun), patiens et multae
misericordiae (hesed) et veritatis 
(emet)“ – „Boh milosrdný a láskavý,
zhovievavý, veľmi milostivý a verný“
(Ž 86, 15). Pri preklade Biblie do
latinčiny zvolil sv. Hieronym pre
preklad hebrejských pojmov rahum,
hanun a hesed tri takmer synonymné
výrazy odvodené od slova 
milosrdenstvo. Medzi týmito
hebrejskými pojmami je skutočne
vnútorná spojitosť, každý z nich má
však svoj vlastný významový odtieň,
ktorý by sme mali podrobnejšie
preskúmať, ak chceme Božie
milosrdenstvo, ktoré sa nedá vyjadriť
len jedným slovom, lepšie pochopiť.

Prídavné meno rahum (miserator) je
odvodené od slova rehem, ktoré
znamená „lono, útroby, materské
lono“ a v Biblii sa používa, keď sa
hovorí o narodení dieťaťa.[7]



Rahum opisuje lásku matky k dieťaťu,
ktoré je doslova telom z jej tela: „Či
zabudne žena na svoje nemluvňa a
nemá zľutovania nad plodom svojho
lona? I keby ona zabudla, ja
nezabudnem na teba“ (Iz 49, 15). Boh
„sa roznežňuje kvôli nám, tak ako
matka, keď berie do rúk svoje dieťa,
túžiac jedine milovať, chrániť,
pomáhať, pripravená darovať všetko,
aj seba samú. Toto je obraz, ktorý
evokuje tento výraz. Ide teda o lásku,
ktorá sa dá definovať, v pozitívnom
zmysle, ako láska hlbinná, z
najvnútornejších útrob“.[8]

Láska, ktorá trpezlivo znáša, keď na
ňu jej deti zabúdajú, pohŕdajú ňou a
zanedbávajú ju: „Ľud môj, čo som ti
urobil? A čím som ti bol na ťarchu?
Odpovedz mi!“ (Mich 6, 3); láska,
ktorá je ochotná neustále svojim
deťom túto ich ľahostajnosť odpúšťať
a prepačovať im, pretože „jeho hnev
netrvá večne, lebo má záľubu v
zľutovaní“ (Mich 7, 18); láska, ktorá



sa zľutuje nad žalostným stavom, v
ktorom sa jej deti nachádzajú: „Lebo
ti zacelím jazvu a rany ti
vyliečim“ (Jer 30, 17); láska, ktorá sa
snaží pritiahnuť svoje deti späť k
sebe, keď sa od nej vzdialia, ktorá je
ochotná chrániť ich, keď sú utláčané
a prenasledované: „Ty sa však neboj,
sluha môj, Jakub, nestrachuj sa,
Izrael, lebo, hľa, ja ťa zachránim z
diaľky a tvoje potomstvo z krajiny
zajatia; i vráti sa Jakub a odpočinie si,
v bezpečí bude, nezastraší ho
nik“ (Jer 46, 27); láska, ktorá svoje
deti víta a s pohnutím objíma, ktorá
je vnímavá aj k tým najmenším
prejavom ich lásky: „Poďte, kupujte
bez peňazí, bezplatne víno a
mlieko“ (Iz 55, 1). Je to láska, ktorá
nás učí starať sa o druhých, trpieť
spolu s nimi, keď prežívajú trápenie,
radovať sa s nimi, keď prežívajú
radosť, byť skutočne nablízku ľuďom
okolo nás, modliť sa za nich, zaujímať
sa o nich, navštevovať chorých...
skrátka venovať druhým svoj čas.



Ďalej je Boh označovaný slovom 
hanun (misericors). Toto adjektívum,
ktoré možno preložiť ako „milostivý,
súcitný“, pochádza od slova hen,
ktoré znamená „milosť, láskavosť“,
teda niečo, čo je udelené z čistej
blahovôle presahujúcej striktnú
spravodlivosť. Opisuje správanie
Boha vyjadrené v jednom z
nariadení starozákonnej zmluvy: „Ak
vezmeš do zálohy plášť svojho
blížneho, vrátiš mu ho do západu
slnka! Veď je to jeho jediný odev, jeho
jediná prikrývka na jeho telo. V čom
by spal? Ak bude ku mne volať,
vypočujem ho, lebo som milosrdný
(hanun)“ (Ex 22, 26-27). Je to
nariadenie inšpirované súcitom s
chudákom, ktorý nemôže zaplatiť, čo
je dlžný. Boh nedokáže zniesť pohľad
na jeho utrpenie a vo svojom súcite,
ktorý vie zobudiť v tých, ktorí sú
jeho, dáva priestor pravej
spravodlivosti: „Lebo milosrdenstvo
chcem, a nie obetu a poznanie Boha
viac ako celopaly“ (Oz 6, 6). Kto



naozaj Boha pozná, ten si všíma
utrpenie svojho brata. Koľko
možností k službe blížnym objavíme,
keď si od Pána vyprosíme jeho
súcitný pohľad! Práve Jubilejný rok je
dobrou príležitosťou na to, aby sme
sa spolu s ostatnými venovali
skutkom telesného milosrdenstva.

Verný Boh, ktorý vie čakať

Žalm 86 tiež hovorí, že Boh je veľmi
milosrdný, multae misericordiae
(hesed). Tu je použité dôverné
označenie, ktoré možno preložiť ako
„zľutovanie, dobrotivosť“ a ktoré
vyjadruje láskavosť predovšetkým
charakteristickú pre vzťah medzi
rodičmi a deťmi alebo medzi
manželmi. Staručký Jakub si pred
smrťou zavolá k sebe svojho syna
Jozefa a prosí ho: „Preukáž mi lásku
a vernosť: Nepochovaj ma v
Egypte!“ (Gn 47, 29) Prosí ho, aby sa
zachoval ako dobrý syn a splnil
otcovi poslednú vôľu. Povedať, že



Boh prekypuje dobrotivosťou (hesed),
je to to isté, ako povedať, že sa na nás
pozerá ako na svoje deti: dary a
povolania, ktoré udeľuje, sú
neodvolateľné.[9] „O tomto
milosrdnom Bohu je povedané aj to,
že je ‚zhovievavý‘, doslovne ‚dlhého
dychu‘, čiže veľkého dychu
veľkodušnosti a schopnosti znášať.
Boh vie čakať, jeho časy nie sú
netrpezlivými časmi ľudí; on je ako
múdry roľník, ktorý vie čakať,
necháva dobrému semenu čas na
rast, aj napriek kúkoľu (porov. Mt 13,
24-30).[10]

A nakoniec je o Bohu povedané, že
jeho milosrdenstvu predchádza
hojnosť pravdy: et veritatis (emet).
Milosrdenstvo nie je žiadna komédia,
ktorá zastiera urážky a rany, ako
keby neexistovali. Rany sa obväzujú
až potom, ako sú „ošetrené a
preliečené“[11], lebo inak by sa mohli
zapáliť. Pán je lekár „a vylieči naše
sebectvo, ak dovolíme, aby jeho



milosť prenikla až do hĺbky našej
duše“[12]. Dovoliť mu, aby nás liečil,
znamená priznať si, že sme hriešnici,
ukázať mu naše rany a byť ochotní
použiť vhodné prostriedky k ich
vyliečeniu. „Ukáž svoju ranu! Aby ťa
mohli vyliečiť do hĺbky, aby ti
odstránili všetky zárodky infekcie,
hoci by ťa to malo bolieť ako
chirurgický zákrok.“[13] Pán sľubuje,
že „ak budú vaše hriechy sťa šarlát,
budú obielené ako sneh“ (Iz 1, 18).

Vyrovnaný a pokojný vzťah k Bohu
možno vybudovať jedine na pravde.
Pravé šťastie – píše sv. Augustín vo
svojom zamyslení nad životom tu na
zemi a životom, ktorý nás čaká v
nebi – je radosť z pravdy, gaudium de
veritate.[14] Žiť v pravde znamená
omnoho viac, ako len niečo „vedieť“.
Hebrejský výraz emet má dva
významy: „pravda“ a „vernosť“.
Úprimný človek je verný a ten, kto
chce byť verný, miluje pravdu.
„Vernosť bez hraníc – to je posledné



slovo Božieho zjavenia Mojžišovi.
Vernosť Boha nikdy nezlyhá, lebo
Pán je ochrancom, ktorý ako hovorí
žalm nedrieme, ale neustále nad
nami bdie, aby nás viedol k životu:
‚Nedovolí, aby sa ti noha zachvela‘ –
hovorí žalm – ‚nezdriemne ten, čo ťa
stráži. Nedrieme veru, ani nespí ten,
čo stráži Izraela. […] Pán ťa bude
chrániť od všetkého zlého; Pán ti bude
chrániť život. Pán bude chrániť tvoj
odchod i príchod odteraz až naveky‘
(Ž 121, 3-4.7-8).“[15]

Božie milosrdenstvo je teda v Starom
zákone materským a nežným
objatím, ktoré Pán ponúka všetkým
núdznym, všetkým tým, ktorí si svoju
situáciu (svoju slabosť, chyby, hriechy
a neveru) úprimne priznajú.
Nielenže z nich Boh ich ťažké
bremeno sníme, ale tiež ich vylieči a
vráti im synovskú dôstojnosť.

Tvár Otcovho milosrdenstva



„Čo bolo od počiatku, čo sme počuli,
čo sme na vlastné oči videli, na čo
sme hľadeli a čoho sa naše ruky
dotýkali, to zvestujeme: Slovo
života“ (1 Jn 1, 1). Živé slová apoštola,
ktorého Ježiš miloval, v nás
roznecujú rovnaký zápal, s akým boli
napísané. Ján v Ježišovi videl Božiu
lásku a dotýkal sa jej, a to môžeme
urobiť aj my ako kresťania, „aby naša
radosť bola úplná“(1 Jn 1, 4). Ježiš
Kristus „je Božie milosrdenstvo v
ľudskej osobe. Nájsť Krista znamená
nájsť Božie milosrdenstvo“.[16] Sv.
Josemaría nás preto povzbudzoval k
tomu, aby sme si neprestali
vychutnávať „tie dojemné scény, v
ktorých náš Majster koná ako Boh a
ako človek, alebo keď božskými i
ľudskými slovami káže o odpustení a
o jeho nekonečnej láske k svojim
deťom.“[17]

Kristus je dobrý Samaritán[18], ktorý
neprejde bez povšimnutia okolo tých,
ktorí sú v akejkoľvek duchovnej či



hmotnej núdzi. Je ich nešťastím
pohnutý a poskytuje im útechu. „Boh
sa zaplieta, vniká do našich úbohostí,
približuje sa k našim ranám a hojí
ich vlastnými rukami a aby mal ruky,
stal sa človekom. Ježiš sa o to osobne
pričiňuje. Človek sa dopustil hriechu,
človek ho prichádza zahojiť.“[19]

Pánov život prekypuje milosrdnými
gestami: odpúšťa hriechy
ochrnutému človeku, ktorého k
nemu spustili cez strechu na
lehátku[20], vzkriesi jediného syna
vdovy z Naimu a vráti jej ho[21],
zázračným spôsobom nasýti zástupy,
ktoré chodia s ním, aby ich neopustili
sily[22]. „Vo všetkých týchto situáciách
bol Ježiš pohnutý práve
milosrdenstvom, s ktorým čítal v
srdciach svojich poslucháčov a
odpovedal na ich najopravdivejšie
potreby.“[23]

Pánova bezvýhradná láska dosahuje
svoje najvyššie vyjadrenie v utrpení.
V ňom sa všetko stalo prejavom



odpustenia a trpezlivosti s našimi
hriechmi. V jeho slovách nebola
žiadna stopa po horkosti. Keď visel
na kríži, bol dojatý úprimným
vyznaním a prosbou jedného z
lotrov: „My (...) dostávame, čo sme si
skutkami zaslúžili. (...) Ježišu,
spomeň si na mňa, keď prídeš do
svojho kráľovstva“ (Lk 23, 41-42).
Máme pred sebou dokonalú
„momentku“ milosrdenstva. Ježiš
prijíma prosbu muža, ktorý
potrebuje lásku a pokorne sa
priznáva ku zlu, ktoré vo svojom
živote spáchal, odpúšťa mu a otvára
mu bránu do neba. „Veru, hovorím
ti: Dnes budeš so mnou v raji“ (Lk 23,
43). Pánove slová nám ukazujú, že na
túto chvíľu už dlho čakal. Čaká na ňu
aj u každého z nás. „Ježiš prijímal
hriešnikov dobrotivo. Ak by sme
uvažovali ľudsky, tak by bol hriešnik
nepriateľom Boha. Boh však
pristupoval k hriešnikom s dobrotou,
mal ich rád a menil ich srdcia.“[24]



Pod krížom stála Panna Mária. S
dôverou v jej príhovor sa spolu so sv.
Josemaríom obráťme k Bohu a
modlime sa: „Adeamus cum fiducia
ad thronum gloriae ut misericordiam
consequamur“ – „Pristupujme teda s
dôverou k trónu milosti, aby sme
dosiahli milosrdenstvo.“[25]

Francisco Varo

[1] František, Bula Misericordiae
vultus (11. 4. 2015), 1.

[2] Porov. Jn 14, 27.

[3] František, Homília, 7. 4. 2013.
Porov. Gn 3, 9.

[4] Porov. Gn 3, 14-21.

[5] Porov. Gn 3, 24.



[6] Podobný výraz sa objavuje aj na
iných miestach Písma svätého, zvlášť
v žalmoch 86(85), 15 a 103(102), 8.

[7] Napr. v Ex 13, 2: „Zasväť mi
všetko prvorodené, čo u Izraelitov
otvára materské lono, či už u ľudí
alebo u dobytka! To bude moje.“

[8] František, Audiencia, 13. 1. 2016.

[9] Porov. Rim 11, 29.

[10] František, Audiencia, 13. 1. 2016.

[11] František, Príhovor, 18. 10. 2014.

[12] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, 93.

[13] Sv. Josemaría, Vyhňa, 192.

[14] Sv. Agustín, Vyznania, X.23.33.

[15] František, Audiencia, 13. 1. 2016.

[16] Joseph Ratzinger, Homília, Sv.
omša pro eligendo pontifice, 18. 4.
2005.



[17] Boží priatelia, 216.

[18] Porov. Lk 10, 33-35.

[19] František, Homília v Sv. Marte,
22. 10. 2013.

[20] Porov. Mk 2, 3-12.

[21] Porov. Lk 7, 11-15.

[22] Porov. Mt 14, 13-21; 15, 32-39.

[23] František, Misericordiae vultus,
8.

[24] František, Audiencia, 20. 2. 2016.

[25] Porov. Hebr 4, 16.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/kristus-zjavuje-
milosrdenstvo-otca-milosrdenstvo-vo-

svatom-pisme/ (13.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/kristus-zjavuje-milosrdenstvo-otca-milosrdenstvo-vo-svatom-pisme/
https://opusdei.org/sk-sk/article/kristus-zjavuje-milosrdenstvo-otca-milosrdenstvo-vo-svatom-pisme/
https://opusdei.org/sk-sk/article/kristus-zjavuje-milosrdenstvo-otca-milosrdenstvo-vo-svatom-pisme/
https://opusdei.org/sk-sk/article/kristus-zjavuje-milosrdenstvo-otca-milosrdenstvo-vo-svatom-pisme/

	Kristus zjavuje milosrdenstvo Otca: Milosrdenstvo vo Svätom písme

