
opusdei.org

Konferencia -
Zaragoza -
27.03.2025:
Eucharistia a
kňazstvo

Pri tejto oslave stého výročia
kňazskej vysviacky svätého
Josemaríu sa chcem sústrediť
predovšetkým na niekoľko jeho
textov, ktoré sa týkajú
niektorých aspektov vzťahu
medzi kňazstvom a
Eucharistiou. Ide o texty, ktoré
popri svojom náukovom
obsahu vyjadrujú aj živú
skúsenosť jeho kňazskej duše.
Najprv sa zameriam na



kňazstvo ako zamerané na
Eucharistiu, potom na význam
Eucharistie pri posväcovaní
kňaza a napokon na jej úlohu v
pastoračnom poslaní, ku
ktorému je kňaz povolaný.

16.04.2025

Kňazstvo pre Eucharistiu

Eucharistia, konkrétne eucharistická
obeta, je stredobodom kresťanského
života. Svätý Josemaría to zhrnul do
výrazu „stred a koreň“; napríklad v
tomto úryvku z jedného zo svojich
listov: „Vždy som vás učil, moje
najdrahšie deti, že koreňom a
stredobodom vášho duchovného
života je Svätá oltárna obeta, v ktorej
Kristus Kňaz obnovuje svoju obetu
Kalvárie, na adoráciu, česť, slávu a
vzdávanie vďaky Najsvätejšej
Trojici.“[1]



Táto myšlienka bola tak hlboko vrytá
do jeho duše a srdca, že ju často
opakoval ústne aj písomne.[2]

Zároveň zdôrazňoval, že ak je
eucharistická obeta „stredom a
koreňom života kresťana“, o to viac
má byť stredom a koreňom života
kňaza.[3]

Svätý Josemaría musel s veľkou
radosťou prijať, že o niekoľko rokov
neskôr významný text Druhého
vatikánskeho koncilu – dekrét 
Presbyterorum Ordinis – pri
pojednávaní o vzťahu medzi
kňazstvom a Eucharistiou použil
rovnaký výraz a vyhlásil, že
eucharistická obeta je „stredom a
koreňom celého života kňaza“.[4]

a) Stred a koreň života kňaza

Je celkom logické, že sa na tomto
bode pri kňazoch kladie dôraz. Ako
napísal Benedikt XVI.: „Vnútorné
spojenie medzi Eucharistiou a
sviatosťou posvätného stavu vyplýva



zo samotných Ježišových slov vo
večeradle: ‚Toto robte na moju
pamiatku‘ (Lk 22,19). Ježiš totiž v
predvečer svojej smrti ustanovil
Eucharistiu a zároveň ustanovil
kňazstvo novej zmluvy. (...) Nikto
nemôže povedať ‚toto je moje telo‘ a
‚toto je kalich mojej krvi‘, ak nie v
mene a v osobe Krista, jediného
veľkňaza novej a večnej zmluvy
(porov. Hebr 8 – 9).“[5]

Pápež František zdôraznil, že toto
stotožnenie s Kristom Kňazom
preniká celý život kňaza. „Kňaz
nemôže povedať: ‚Vezmite a jedzte z
neho všetci, lebo toto je moje telo,
ktoré sa obetuje za vás‘, bez toho, aby
neprežíval rovnakú túžbu obetovať
svoje vlastné telo, svoj vlastný život
za ľudí, ktorí mu boli zverení.“[6]

Táto hlboká premena kňaza je úzko
spätá s Eucharistiou. Svätý Josemaría
to komentoval v jednej homílii:
„Sviatosťou kňazstva je kňaz



skutočne schopný prepožičať nášmu
Pánovi svoj hlas, svoje ruky, celé
svoje bytie; je to Ježiš Kristus, ktorý
pri svätej omši, skrze slová
premenenia, premieňa podstatu
chleba a vína na svoje Telo, svoju
Dušu, svoju Krv a svoje Božstvo. A
práve v tomto spočíva
neporovnateľná dôstojnosť kňaza.“[7]

b) Dôstojnosť a slabosť

Z týchto úvah o vzťahu medzi
kňazstvom a Eucharistiou vyplýva,
že Eucharistia je zároveň stredom,
ku ktorému všetko smeruje, a
neoddeliteľne aj koreňom tohto
smerovania. Je stredom, pretože ak
je to Boh, kto v Kristovi priťahuje
všetko a všetkých k sebe, potom
Eucharistia je miestom, kde sa
uskutočňuje obeta sveta Otcovi –
skrze Krista, s Ním a v Ňom. Zároveň
„sám Kristus sa kladie do rúk kňazov,
ktorí sa takto stávajú správcami
tajomstiev Pána (porov. 1 Kor 4,1)“.[8]



Je vôbec na zemi možné vznešenejšie
konanie? Najvlastnejší skutok Krista,
milosrdného a verného Veľkňaza,
prostredníka novej zmluvy (porov.
Hebr 2,17 a 9,15), je zverený do rúk
jeho stvorenia. Prostredníctvom
neho sa vzdáva Otcovi kult adorácie
a prostredníctvom neho sa Božie
dary dostávajú k veriacim. Druhý
vatikánsky koncil to vyjadruje takto:
kňazi „vykonávajú svoje posvätné
poslanie predovšetkým v
eucharistickom kulte alebo
zhromaždení (synaxis), kde konajú v
osobe Krista a ohlasujú jeho
tajomstvo, a tak spájajú prosby
veriacich s obetou ich Hlavy (...),
ktorý raz a navždy sám seba
priniesol Otcovi ako obeť bez
poškvrny (porov. Hebr 9,11–28)“.[9] Je
teda pochopiteľné, že nič iné nemôže
byť stredom života kňaza. Ba možno
povedať, že svätá omša je hlavný cieľ
kňazskej vysviacky – úkon, v ktorom
celé kňazské poslanie nachádza



svoju plnosť, svoj zmysel, svoj stred a
svoju účinnosť.[10]

Pravdaže, dôstojnosť kňazstva sa
stretáva s vedomím každej osoby,
ktorá kňazskú službu prijala, o svojej
vlastnej nehodnosti – a práve to je
prvý dôvod, prečo sa usilovať žiť vo
veľmi úzkom spojení s Pánom.[11] Aj
počas samotného slávenia
Eucharistie pomáhajú kňazovi tajne
prednášané modlitby, v ktorých sa
obracia osobne na Pána, ako
pripomína Misál, uvedomovať si
svoje poslanie a konať ho s väčšou
pozornosťou a zbožnosťou. Tieto
modlitby majú obyčajne kajúcny
charakter a nachádzajú sa v
kľúčových momentoch
eucharistického slávenia: pred
ohlásením Evanjelia, po obetovaní a
v príprave na eucharistickú
modlitbu, pri príprave na prijatie
Tela a Krvi Kristovej.



Kňaz si je vedomý, že z milosti, ktorú
prijal pri vysviacke, a pôsobením
Ducha Svätého v Cirkvi, keď
pristupuje k oltáru, nie je to on, kto
sa pripravuje vzdať Otcovi kult, ale je
to sám Kristus, kto „obnovuje na
oltári svoju božskú obetu Kalvárie“.
[12] Aj vonkajší úkon obliekania
liturgických rúch túto pravdu
celebrantovi pripomína. Vskutku,
keď si oblieka kňazské rúcha, dáva
tým najavo vnútornú skutočnosť a
úlohu, ktorá z nej vyplýva: „obliecť sa
v Krista“, dať sa Mu úplne k
dispozícii, ako sa On celý daroval za
nás. Liturgické rúcha nie sú znakom
moci ani nadradenosti: sú symbolmi,
ktoré všetkým – a predovšetkým
samotným kňazom – pripomínajú, že
už nekonajú ako súkromné osoby, ale
in persona Christi a zároveň in
persona Ecclesiae. Týmto spôsobom
posvätné rúcha tiež pripomínajú, že
celebranti nie sú vlastníkmi slávenia
ani spoločenstva, ale ich
služobníkmi.[13]



c) Eucharistia a iné kňazské
funkcie

Ústredné postavenie Eucharistie v
živote kňaza nie je prekážkou k
tomu, aby sme – ako to tvrdí dekrét 
Presbyterorum Ordinis – zároveň
tvrdili, že „prvou povinnosťou
kňazov ako biskupových
spolupracovníkov je všetkým hlásať
Božie evanjelium“.[14] A to nielen
preto, že ohlasovanie evanjelia
predchádza slávenie Eucharistie z
chronologického hľadiska, ale
predovšetkým preto, že ohlasovanie
vedie k Eucharistii a z nej – z Krista,
ktorý sa odovzdáva Cirkvi – čerpá
silu byť slovom večného života
(porov. Jn 6,68).[15] V skutočnosti, ako
uvidíme ďalej, všetka kňazská
činnosť pramení z Eucharistie ako zo
svojho najvnútornejšieho zdroja.
Slávenie Eucharistie nie je jedinou
kňazskou úlohou; no je pochopiteľné,
že je jeho hlavnou a
najpodstatnejšou misiou, aj preto, že



v nej sú zhrnuté všetky tajomstvá
kresťanskej viery.

Eucharistia a posväcovanie kňaza

Keď si uvedomíme, čo Eucharistia je,
ľahko pochopíme, prečo svätý
Josemaría napísal: „Kňazstvo si –
vzhľadom na posvätné úlohy, ktoré
mu prináležia – vyžaduje niečo viac
než čestný život: žiada si svätý život
od tých, ktorí ho vykonávajú, keďže
sú ustanovení za prostredníkov
medzi Bohom a ľuďmi.“[16]

a) Eucharistia a pripodobnenie
Kristovi

V pripodobnení Kristovi, Hlave, ktoré
je vlastné sviatostnej službe, dekrét 
Presbyterorum Ordinis uvádza, že
kňazov ,,k životnej dokonalosti totiž
privádzajú už samy každodenné
posvätné úkony a celé ich
účinkovanie v spoločenstve s
biskupom a s ostatnými kňazmi.“[17]



Eucharistická obeta, v ktorej kňaz
vykonáva svoje hlavné poslanie
alebo úlohu, je zároveň pre neho –
ako aj pre každého kresťana –
hlavným prostriedkom posvätenia,
pripodobnenia sa Kristovi. Ako
povedal Benedikt XVI: „Ak sa svätá
omša prežíva pozorne a s vierou, je
formačná v najhlbšom zmysle slova,
nakoľko napomáha kňazovi
pripodobniť sa Kristovi a posilňuje
ho v jeho povolaní.“[18]

Tento hlboký formujúci účinok
samotného slávenia je logický, ak
máme na pamäti, že „slová a
liturgické obrady sú verným, po
stáročia dozrievaným vyjadrením
Kristovho zmýšľania a učia nás
zmýšľať ako on ; ak uvedieme do
zhody naše zmýšľanie s týmito
slovami, naše srdcia pozdvihneme k
Pánovi.“[19] Svätá omša sa tak stáva
školou života.



Okrem toho vedie toto
pripodobňovanie Kristovi počas
slávenia niekedy k tomu, že „Pán
každému z nás odhalí, v čom sa má
polepšiť, aké zlozvyky odstrániť a ako
má vyzerať naše bratské
spolunažívanie so všetkými
ľuďmi.“[20]

A tak sa počas slávenia, rôznymi
spôsobmi, kňazský život stáva
eucharistickým životom. Nielen
preto, že sa živí Eucharistiou a má jej
slávenie za ústredný čin svojho
života, ale aj preto, že vo všetkom
žije s tou istou dispozíciou, s akou sa
Kristus stáva pokrmom pre svojich
bratov a sestry.

b) Z Trojice privádzať svet k Trojici

Keď si rozšírime pohľad, pochopíme,
že v stretnutí s Kristom v Eucharistii
prijímame „výslovný dar Najsvätejšej
Trojice Cirkvi“.[21] Svätá omša je totiž
úkon, v ktorom sa najplnšie
prejavuje láska Najsvätejšej Trojice.



„Vo svätej omši – vysvetľuje svätý
Josemaría – sa neustále vznáša
modlitba k Otcovi. Kňaz zastupuje
večného Kňaza, Ježiša Krista, ktorý je
zároveň aj Obeťou. A pôsobenie
Ducha Svätého vo svätej omši je
takisto neopísateľné a nepochybné.
Mocou Ducha Svätého, píše svätý Ján
Damascénsky, sa uskutočňuje
premena chleba na Kristovo telo.“[22]

V Eucharistii sa ľudská osoba
zbožšťuje a z Eucharistie pramení
radosť, ovocie Ducha Svätého, ktorá
je charakteristickým znakom
kresťanskej existencie.

Eucharistia je teda skutočnosťou,
okolo ktorej sa sústreďuje duchovný
život kňaza: je jeho koreňom a
stredom, prameňom i sviatostnou
predzvesťou jeho konečného cieľa.
Táto jej ústrednosť a zásadnosť
dávajú kresťanovi – a konkrétne
kňazovi – schopnosť premieňať
každú každodennú činnosť na kult
Bohu. Je to učenie, na ktoré svätý



Josemaría kládol dôraz, najmä keď sa
prihováral bežným veriacim s
prácou uprostred sveta, lebo sa týka
všetkých, ktorí majú účasť na
Kristovom kňazstve – či už
všeobecnom, alebo služobnom.

Kňaz si je vedomý, že bol vybraný
spomedzi svojich sestier a bratov,
aby predkladal Otcovi obetu Cirkvi,
ktorú Kristus sám prijíma a robí
svojou. V tomto zmysle sa svätý
Josemaría snažil premeniť každý deň
na jednu veľkú omšu – usiloval sa,
ako sám učil, aby sa tento úkon kultu
rozlieval do strelných modlitieb,
návštev pri Eucharistii, do
obetovania práce a každodenných
medziľudských vzťahov.[23]

c) Dar a úloha

To, že Eucharistia je skutočne
stredom a koreňom života kňaza, je
nielen dar, ale aj úloha – osobná
odpoveď na to, čo človek prijal od
Boha. Ján Pavol II. napísal v jednom



zo svojich listov kňazom na Zelený
štvrtok: „Celebrujme svätú
Eucharistiu vždy s nadšením.
Zotrvávajme často a dlhšie v poklone
pred eucharistickým Kristom.
Vstúpme dajakým spôsobom "do
školy" Eucharistie.“[24]

Podrobností, v ktorých sa môže
prejaviť túžba venovať pozornosť
svätej omši, je nespočetne veľa – taká
tvorivá je schopnosť lásky, ktorú má
človek. Dôležité je nestratiť zo
zreteľa, že – ako kázal svätý
Josemaría – „liturgický život je
životom lásky; lásky k Bohu Otcovi
skrze Ježiša Krista v Duchu Svätom,
spolu s celou Cirkvou.“[25] Táto láska
nie je niečo abstraktné, ale veľmi
konkrétne, vtelené. Zakladateľ Opus
Dei rád opakoval: „Musíme byť veľmi
ľudskí, lebo inak nebudeme môcť byť
Boží.“[26] A vysvetľoval to veľmi
výstižne: „Všimnite si však, že Boh
nám nehovorí: namiesto srdca vám
dám vôľu čistého ducha. Nie, on nám



dáva srdce, srdce z mäsa, aké bolo aj
to Kristovo. Nemám jedno srdce na
to, aby som miloval Boha, a iné na to,
aby som miloval ľudí. Tým istým
srdcom, ktorým som miloval svojich
rodičov a ktorým milujem svojich
priateľov, milujem aj Krista, Otca,
Ducha Svätého a Pannu Máriu.“[27]

Láska kňaza k svätej omši, jeho úsilie
dať jej objektívne ústredné miesto, sa
môže prejaviť tisícimi spôsobmi.
Napríklad svätý Josemaría si rád delil
deň na dve časti: prvú polovicu na
vzdávanie vďaky po svätom
prijímaní, a druhú polovicu na
prípravu na prijímanie na
nasledujúci deň.

Ďalší aspekt, na ktorý by som chcel
upriamiť pozornosť, je jeho neustála
výzva sláviť Eucharistiu s pokojom.
Táto výzva je mimoriadne aktuálna v
dnešnom svete plnom roztržitosti a
zhonu. Vo veľmi osobnom tóne sa raz
zdôveril skupine kňazov so zážitkom



z jednej univerzitnej slávnosti: „Kým
neprišiel môj čas hovoriť, veľa som
rozmýšľal o láske kňazov k nášmu
Pánovi a o tom, ako mu nevieme
prejaviť lásku, lebo sa takmer vždy
veľmi ponáhľame. Príliš! Zamilovaní
sa neponáhľajú. Všímajte si, ako sa
stále držia spolu… Nevedia sa
rozhodnúť, aby sa rozlúčili.“ A hneď
ich povzbudzoval: „Slávte svätú
omšu pokojne. Nech si počkajú!
Potom vykonáme nádherné dielo, ak
sme vedeli nebyť v zhone, lebo
skutočne, in persona Christi,
uskutočňujeme hlboký kňazský
skutok.“[28]

d) Sprevádzať Pána v bohostánku

Popri slávení svätej omše, v ktorom
sa osobitným spôsobom uskutočňuje
osobný vzťah kňaza s Eucharistiou,
predstavuje trvalá prítomnosť Krista
v bohostánku neustálu pripomienku,
aby celá existencia nadobudla
presnú eucharistickú orientáciu.



Eucharistia je pre kňaza živou
prítomnosťou, ktorá potešuje a dáva
istotu. Ako napísal svätý Ján Pavol II.:
„Mnohí kňazi v priebehu storočí
našli v nej posilu, ktorú sľúbil Ježiš
pri Poslednej večeri, tajomný
prostriedok na prekonávanie pocitu
samoty, oporu pri znášaní svojich
utrpení, posilu na pokračovanie v
ceste po každom znechutení a
vnútornú silu na upevnenie
vlastného rozhodnutia byť verný.“[29]

V životopise svätého Josemaríu
zohráva dôležitú úlohu jeho
dospievajúce obdobie v Logroñe, kde
trávil dlhé chvíle modlitby večer pri
bohostánku v kostole La Redonda.
Keď sa teraz nachádzame v Zaragoze,
nemožno nespomenúť noci, ktoré
strávil v modlitbe na jednom z
chórov nad presbytériom kostola
Seminára svätého Karola. Túto istú
eucharistickú zbožnosť si zachoval
počas celého života, a je známe, ako
podporoval eucharistický kult práve



v časoch, keď bola na mnohých
miestach spochybňovaná viera
Cirkvi.

Počas jednej zo svojich ciest do
Ameriky odporúčal kňazom, aby
trávili veľa času v spoločnosti
Najsvätejšej sviatosti oltárnej. Túžil,
aby v nich všetkých rástla
eucharistická zbožnosť, a poukázal
na to, že: „Nemusíte to robiť preto,
aby vás videli ľudia vo vašom kostole,
farníci vašej farnosti – ale ak vás aj
uvidia, nech vás to netrápi. Ak ste
upriamení na Pána a ľudia spoznajú
vašu lásku, budú sa vás pýtať na
dôvody; a vy môžete vtedy hovoriť o
tom zaľúbení, ktoré má prenikať celý
váš život.“[30]

Ako vyplýva z týchto jednoduchých
slov, odpoveď kňaza na dar
Eucharistie – ako stred jeho
duchovného života – sa prirodzene
rozlieva do činorodého života
vedeného pastoračnou láskou.



Eucharistia a pastoračná láska

Pastoračná láska vedie k tomu, že
kňaz sa stáva služobníkom všetkých.
V jednom zo svojich listov písal svätý
Josemaría, že kňazi „podľa príkladu
Pána – ktorý neprišiel, aby sa mu
slúžilo, ale aby slúžil: non veni
ministrari, sed ministrare (Mt 20,28) –
musíme vedieť položiť svoje srdce na
zem, aby ostatní kráčali po
mäkkom.“[31] Takýto postoj
nepochádza iba z etického
rozhodnutia, ale má svoj prameň v
osobnom vzťahu s Bohom – s Bohom,
ktorý sa uponížil a odovzdal až do tej
miery, že sa stal pokrmom pre svoje
stvorenie v Eucharistii.

a) Eucharistická existencia

Duchovná sila žiť vlastný život ako
darovanie sa druhým pramení
predovšetkým zo spojenia s tým
istým Ježišom Kristom v
eucharistickej obete.[32] V nej sa
sviatostným spôsobom sprítomňuje



obeta kríža, úplný dar Krista Cirkvi
ako vrcholné svedectvo jeho bytia
Hlavou a Pastierom, Služobníkom a
Ženíchom. Eucharistia je tak
koreňom a centrom aj pastoračného
rozmeru života kňaza. Ako povedal
svätý Ján Pavol II.: „Pastoračná láska
kňaza nielenže vyviera z Eucharistie,
ale v jej slávení sa realizuje v
najvyššej miere, pretože z
Eucharistie prijíma milosť a
zodpovednosť dať svojmu životu
"obetný" ráz.“[33]

Inými slovami, kňaz je povolaný žiť
eucharistickú existenciu, teda život
podľa obrazu Kristovej obety, ktorú
slávi vo svätej omši. Pápež František
to vysvetlil počas Jubilea kňazov v
roku 2016: „V slávení Eucharistie
nachádzame každý deň svoju
identitu pastierov. Pri každej svätej
omši si môžeme skutočne privlastniť
Ježišove slová: Toto je moje telo, ktoré
sa obetuje za vás. Toto je zmysel
nášho života – slová, ktorými



môžeme akoby denne obnovovať
sľuby svojej vysviacky.“[34]

Napokon, pastoračná láska, ktorá sa
kňazovi udeľuje vo sviatosti
posvätného stavu, je darom, ktorý sa
aktualizuje pri každej Eucharistii a
má sa prejaviť v každodennom živote
zodpovedajúcim spôsobom.

b) Odpovedať na prijatý dar,
pripodobniť sa tomuto daru

Pri slávení Eucharistie sa treba
usilovať stotožniť sa s Kristovým
sebadarovaním a vteliť ho do
vlastného života. Svätý Josemaría to
názorne vyjadril v jednej zo svojich
homílií: „Človek, ktorý nepracuje na
Božej roli, ktorý nie je verný
Božiemu poslaniu odovzdať sa iným
a pomáhať im spoznávať Krista, len
ťažko pochopí, čím je eucharistický
Chlieb. Nikto si neváži to, čo ho nič
nestálo.“[35]



Túto myšlienku ďalej rozvíjal
pomocou biblického obrazu, pričom
kládol dôraz na stotožnenie sa s
Ježišom Kristom: „Ak máme vedieť
oceniť a milovať Najsvätejšiu
Eucharistiu, musíme prejsť Ježišovu
cestu: byť zrnom, odumrieť sebe
samému, vstať z mŕtvych do plnosti
života a priniesť hojnú úrodu —
stonásobnú! (Porov. Mk 4, 8). Túto
cestu je možné zhrnúť do jediného
slova: milovať. Milovať — to
znamená mať veľké srdce, spolucítiť
so starosťami tých, ktorí nás
obklopujú, vedieť odpúšťať a
pochopiť: obetovať sa spolu s Kristom
za všetky duše.“[36]

A svätý Josemaría uzatváral: „Aby
sme mohli takto milovať, je potrebné,
aby každý z nás odstránil zo svojho
života všetko, čo prekáža Kristovmu
životu v nás: sklony k pohodlnosti,
pokušenie sebectva, snahu o vlastné
vyniknutie. Len keď budeme na sebe
uskutočňovať tento Kristov život,



budeme ho môcť prenášať aj na
iných; len keď na sebe zakúsime
odumieranie obilného zrna, budeme
môcť pracovať z hĺbky zeme,
premieňať ju zvnútra a
zúrodňovať.“[37]

Ak je Eucharistia pre kňaza tým
„centrálnym a radikálnym“ miestom
jeho stotožnenia sa s Kristom a jeho
spásnym darom, potom ho
pastoračná láska nevyhnutne
povedie k tomu, aby veriacich
privádzal k tomuto istému prameňu
života – kde sa zároveň uskutočňuje
hlavné kňazstvo veriacich. Kňaz to
môže robiť nielen svojím kázaním,
ale aj tým, že sám žije svätú omšu s
touto vierou: slávi Eucharistiu za
Cirkev a v prítomnosti Cirkvi – aj keď
veriaci nie sú prítomní – a práve
preto je jeho život povolaný
napodobňovať Kristovu obetu, ktorý
„miloval Cirkev a vydal za ňu seba
samého“ (Ef 5,25).



Napokon, služobník nemôže byť iba
nečinným kanálom, ktorým
prechádza slovo a sviatosti Cirkvi –
musí svoj život prispôsobiť
sviatostnému charakteru, ktorý
prijal, ktorý ho pripodobňuje
Kristovi a smeruje celú jeho
existenciu k úplnému
sebadarovaniu, ktoré má svoj stred a
koreň v slávení Eucharistie na osoh
celej Cirkvi. „Kňaz – vysvetľuje svätý
Josemaría – ktorý žije svätú omšu
takto: klaňajúc sa, odčiňujúc, prosiac,
vzdávajúc vďaky, stotožňujúc sa s
Kristom – a ktorý učí ostatných
urobiť z obety na oltári stred a koreň
kresťanského života –, ten skutočne
ukazuje neporovnateľnú veľkosť
svojho povolania, tú pečať, ktorou je
poznačený, a ktorú nestratí na celú
večnosť.“[38]

Čím hlbšie sa chápe logika kríža
prítomná vo svätej omši, tým viac sa
prežíva služba ako úplný dar zo seba
samého. V súvislosti s milosťou



vlastnou plnosti kňazstva
Katechizmus Katolíckej Cirkvi
uvádza: „Táto milosť ho pobáda, aby
hlásal evanjelium všetkým, aby bol
vzorom svojmu stádu a aby šiel pred
ním po ceste posväcovania,
stotožniac sa v slávení Eucharistie s
Kristom kňazom a obeťou, a aby sa
nebál dať život za svoje ovce.“[39]

c) Žiť pre bratov, žiť pre Cirkev

Kňazi – napodobňujúc to, čo slávia:
úplné sebadarovanie Krista – čerpajú
z Eucharistie duchovnú silu
potrebnú na to, aby sa radostne
obetovali v službe svojim bratom,
najmä tým, ktorí to najviac
potrebujú, tým, ktorých svet
považuje za „odpad“.

Eucharistická existencia kňaza sa
totiž prejavuje v tisícoch detailov
pozornosti a starostlivosti. Zvlášť sa
ukazuje v milosrdenstve, s akým
prijíma tých, ktorí prichádzajú do
Cirkvi hľadajúc zmierenie, a v láske, s



ktorou vyhľadáva tých, čo Krista
nepoznajú alebo sa od neho vzdialili.
Prostredníctvom všetkých aspektov
svojho poslania pripravuje a
sprevádza každého človeka k
stretnutiu s Ježišom v Eucharistii,
vedomý si toho, že všetci
potrebujeme osobné stretnutie s
Ježišom Kristom.

Napokon je potrebné mať na pamäti,
že ústredné a radikálne miesto
Eucharistie v kňazskej službe – ako
dar i ako úloha – má evidentný a
podstatný cirkevný rozmer, pretože
„Eucharistia, v ktorej nám Pán dáva
svoje Telo a premieňa nás na jedno
Telo, je tým miestom, kde sa Cirkev
ustavične prejavuje v svojej
najpodstatnejšej podobe: prítomná
všade a predsa len jedna, tak ako je
jeden Kristus.“[40]

Tento dvojitý – univerzálny a
partikulárny – rozmer Cirkvi sa
premieta aj do kňazskej služby, a



práve v Eucharistii môže a má kňaz
cítiť starosť o celú Cirkev, a spolu s
Cirkvou a v Cirkvi aj starosť o celý
svet. V tomto zmysle kňaz pri oltári,
ako Kristus na Kalvárii, nesie na
svojich pleciach bremeno potrieb,
ťažkostí a utrpení celého ľudstva.[41]

Pápež František sa k tejto myšlienke
vyjadril takto: „Kňaz slávi nesúc na
pleciach ľud, ktorý mu bol zverený, a
s ich menami vrytými v srdci. Keď si
obliekame našu skromnú kazulu,
môže nám dobre padnúť, ak pocítime
na pleciach a v srdci váhu a tvár
nášho verného ľudu, našich svätých a
našich mučeníkov – ktorých je v
dnešnej dobe toľko.“[42] Eucharistická
obeta nie je len veľkým dobrom pre
samotného kňaza, ale tvorí jeho
hlavné poslanie pre dobro všetkých.
[43]

Záver

Jediným najvyšším kňazom je
Kristus, ktorý obetou na kríži dáva



život spoločenstvu veriacich a
zabezpečuje svoju oživujúcu
prítomnosť v celej Cirkvi cez slávenie
Eucharistie. V Eucharistii Pán
viditeľne zhromažďuje svoj kňazský
ľud, určený na oslavu Boha, čím
uplatňuje krstné kňazstvo.

Kristus, ako Hlava Cirkvi, je v nej
prítomný prostredníctvom svojich
služobníkov – tých, ktorí sú mocou
sviatosti kňazstva ustanovení ako
jeho nástroje pre dobro celého
Božieho ľudu. Cirkev, ktorá bola
počatá pôsobením Ducha Svätého cez
ohlasovanie, krst a slávenie svätej
obety, pokračuje vo svojom živote,
rastie a šíri sa vďaka sile Eucharistie
– ktorá je najvyšším úkonom kultu a
hlavným prameňom spásy,
darovania Boha nám.

„Takto sa dá pochopiť – hovorí svätý
Josemaría –, že svätá omša je
stredom a koreňom duchovného
života kresťana. Je cieľom všetkých



sviatostí. V omši smeruje k plnosti
život milosti, ktorý bol do nás
vložený pri krste a ktorý sa posilňuje
birmovaním.“[44]

Nechcel by som ukončiť tieto úvahy
bez odkazu na Presvätú Pannu
Máriu. V článku, ktorý svätý
Josemaría napísal v roku 1974 o
Panne Márii z Pilar, sa píše: „Pre mňa
je prvou mariánskou pobožnosťou –
rád to takto vnímam – svätá omša.“

A hneď vysvetľoval, ako on vnímal
prítomnosť Márie v tejto svätej obete:
„Každý deň, keď Kristus zostupuje do
rúk kňaza, obnovuje sa jeho
skutočná prítomnosť medzi nami so
svojím Telom, so svojou Krvou, so
svojou Dušou a so svojím Božstvom –
to isté Telo a tá istá Krv, ktoré prijal z
lona Márie. V obete na oltári nám
účasť Panny Márie pripomína tichú
zdržanlivosť, s akou sprevádzala
život svojho Syna, keď kráčal po zemi
Palestíny. (…) V tomto



nepochopiteľnom tajomstve možno
akoby cez závoje tušiť najčistejšiu
tvár Márie, Dcéry Boha Otca, Matky
Boha Syna a Nevesty Ducha
Svätého.“[45]

A preto uzatváral: „Styk s Ježišom v
obete oltára so sebou nevyhnutne
prináša aj styk s Máriou, jeho
Matkou. Kto stretne Ježiša, stretne aj
Nepoškvrnenú Pannu.“[46]

Fernando Ocáriz

[1] 10. List, č. 11. Texty, pri ktorých nie
je uvedený autor, pochádzajú od
svätého Josemaríu.

[2] Porov. napríklad, 25. List, č. 5.

[3] Sacerdote para la eternidad, v
“Escritos varios”, Rialp, Madrid 2018,
č. 27.



[4] II. Vatikánsky Koncil, Dekrét 
Presbyterorum Ordinis, č. 14.

[5] Benedikt XVI, Apoštolská
Exhortácia Sacramentum caritatis, č.
23.

[6] Pápež František, Apoštolský list 
Desiderio desideravi, č. 60.

[7] Sv. Josemaría, Sacerdote para la
eternidad, čč. 16-17.

[8] Tamtiež, n. 1.

[9] II. Vatikánsky Koncil, Konštitúcia 
Lumen gentium, č. 28.; Porov. Dekrét 
Presbyterorum Ordinis, č. 2.

[10] Sv. Josemaría, 26. List, č. 18.

[11] Porov. Sacerdote para la eternidad,
čč. 16-17.

[12] Sacerdote para la eternidad, č. 28.

[13] Celebrant má totiž skutočne spájať
ja a my. Kňazská služba má dvojitý



rozmer: sviatostne zastupuje Krista,
„jediného prostredníka medzi
Bohom a ľuďmi“ (1 Tim 2,5), ktorý
zhromažďuje a vedie svoj ľud, a
zároveň zastupuje aj Cirkev, v ktorej
službe vykonáva svoje poslanie.

[14] II. Vatikánsky Koncil, Dekrét 
Presbyterorum Ordinis., č. 4.

[15] Porov. tamtiež, č. 5.

[16] List zo dňa 2-II-1945, č. 4.

[17] Porov. II. Vatikánsky Koncil,
Dekrét Presbyterorum Ordinis, č. 12.

[18] Benedikt XVI, Apoštolská
Exhortácia Sacramentum caritatis, č.
80.

[19] Dikastérium pre Boží Kult,
Inštrukcia Redemptionis
sacramentum, č. 5.

[20] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 88.
V tomto texte sv. Josemaría
pokračoval svoju homíliu



poukazujúc, so svojou mistagogickou
katechézou, na to, že Svätá Omša je
formujúca v najhlbšom slova zmysle.

[21] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 87.

[22] Tamtiež, č.85.

[23] Porov. Sv. Josemaría, Vyhňa, č.69.

[24] Sv. Ján Pavol II, List kňazom na
Zelený Štvrtok, 2000, č. 14.

[25] Zmienené v E. Burkhart–J. López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, s. 472.

[26] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 166.

[27] Tamtiež.

[28] Dos meses de Catequesis, vol. II, ss.
755-757.

[29] Sv. Ján Pavol II, List kňazom na
Zelený Štvrtok, 2000, č. 14.



[30] Zmienené v J. Echevarría, 
Memoria de san Josemaría, Rialp,
Madrid, 6ª ed. 2016, s. 239.

[31] Sv. Josemaría, 10. List, č. 20.

[32] Porov. II. Vatikánsky Koncil,
Dekrét Presbyterorum Ordinis, č. 14.

[33] Sv. Ján Pavol II, Apoštolská
Exhortácia Pastores dabo vobis, č. 23.

[34] Pápež František, Homília, 3-
VI-2016.

[35] Ísť s Kristom, č. 158.

[36] Tamtiež.

[37] Tamtiež.

[38] Sacerdote para la eternidad, č. 44.

[39] KKC,č.1586.

[40] Porov. Dikastérium pre náuku
viery, List Communionis notio, č. 5.



[41] Porov. J. Echevarría, Para servir a
la Iglesia. Homílie o kňazstve, Rialp,
Madrid 2001, s. 58.

[42] Pápež František,Homília na Svätú
Omšu Chrismatis, 28-III-2013.

[43] Porov. II. Vatikánsky Koncil,
Dekrét Presbyterorum Ordinis, č. 13.

[44] Ísť s Kristom, č. 87.

[45] La Virgen del Pilar, č. 18; v
“Escritos varios” ss. 289-290.

[46] Tamtiež, č. 19.

Fernando Ócariz

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/konferencia-
zaragoza-27-03-2025-eucharistia-a-

knazstvo/ (09.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/konferencia-zaragoza-27-03-2025-eucharistia-a-knazstvo/
https://opusdei.org/sk-sk/article/konferencia-zaragoza-27-03-2025-eucharistia-a-knazstvo/
https://opusdei.org/sk-sk/article/konferencia-zaragoza-27-03-2025-eucharistia-a-knazstvo/
https://opusdei.org/sk-sk/article/konferencia-zaragoza-27-03-2025-eucharistia-a-knazstvo/

	Konferencia - Zaragoza - 27.03.2025: Eucharistia a kňazstvo

