
opusdei.org

Jób – skúška viery,
požehnanie čakania

Katechéza o starobe (10): V
stredu 18. mája Pápež František
sa zameral pozornosť Cirkvi na
postavu biblického Jóba, ktorý
nás tak učí prekonať „pokušenie
moralizovania“ zoči-voči
človeku, na ktorého sa sypú
životné údery.

17.11.2022

Úvodom ku katechéze bolo čítanie z
Knihy Jób:



„Tu Jób odpovedal Pánovi: Nuž dobre
viem ja, že ty všetko urobíš, nijaký
tvoj zámer nemožno prekaziť. Hovoril
som, lenže neuvážil som tie divy, čo
chápať ver’ som nemohol. […] Len z
počutia som teba dosiaľ poznával, lež
moje oko teraz ťa už uzrelo. Tak
korím sa už, budem robiť pokánie a
(posypem sa) prachom, taktiež
popolom. A Pán požehnal koniec
Jóbovho života viac ako jeho začiatok.
[…] Jób žil potom ešte stoštyridsať
rokov a uzrel svoje deti i deti svojich
detí až do štvrtého pokolenia.“ (Jób
42,1-6.12.16)

Drahí bratia a sestry, dobré ráno!

Biblický úryvok, ktorý sme počuli,
uzatvára Knihu Jób, ktorá patrí
medzi špičky svetovej literatúry. My
sa s Jóbom stretávame na našej ceste
katechéz o starobe: stretávame sa s
ním ako so svedkom viery, ktorý
neakceptuje „karikatúru“ Boha, ale
kričí svoj protest tvárou v tvár zlu, až



kým Boh neodpovie a neodhalí svoju
tvár. A Boh nakoniec odpovedá, ako
vždy prekvapujúcim spôsobom:
ukazuje Jóbovi svoju slávu, ale bez
toho, aby ho zdrvil, naopak, s
výsostnou nehou, ako to robí Boh
vždy: s nežnosťou. Aby sme pochopili
silu Jóbovho volania, je potrebné
pozorne čítať stránky tejto knihy, bez
predsudkov, bez klišé. Urobí nám
dobre, ak sa dáme do jeho školy, aby
sme prekonali pokušenie
moralizovania tvárou v tvár
utrápenosti a skľúčenosti z bolesti
nad stratou všetkého.

V tejto záverečnej pasáži knihy –
pamätáme si ten príbeh: Jób, ktorý
stratí všetko v živote, stratí
bohatstvo, stratí rodinu, príde o deti,
dokonca stratí aj zdravie, a zostane
tam zranený, v dialógu s troma
priateľmi, potom so štvrtým, ktorí ho
prídu pozdraviť. To je ten príbeh. A v
tomto dnešnom úryvku, záverečnej
pasáži knihy, keď sa Boh napokon



ujme slova - a tento dialóg Jóba s jeho
priateľmi je ako cesta privádzajúca k
momentu, keď sa Boh ujíma slova - sa
Jóbovi dostáva chvála, pretože 
pochopil tajomstvo Božej nehy skrytej
za jeho mlčaním. Boh karhá Jóbových
priateľov, ktorí sa domnievali, že
vedia všetko, vedia o Bohu i o bolesti,
a keď prišli Jóba utešovať, nakoniec
ho odsúdili podľa svojich
predpojatých schém. Nech nás Boh
chráni pred týmto pokryteckým a
opovážlivým ľútostníctvom! Nech
nás Boh chráni pred tou
moralistickou nábožnosťou a
nábožnosťou predpisov, ktorá nám
dáva istú nadutosť a vedie vás k
farizejstvu a pokrytectvu.

Všimnime si, ako sa Pán vyjadruje na
ich adresu. Pán hovorí takto: „Môj
hnev vzkypel proti tebe i proti [vám],
[…], lebo ste o mne nehovorili
pravdivo ako môj služobník Jób.“ […]
Toto je to, čo Pán hovorí Jóbovým
priateľom. „A môj služobník Jób sa za



vás pomodlí. Na neho budem mať
ohľad a nepostihnem vás súžením,
lebo ste o mne nehovorili pravdivo
ako môj služobník Jób“ (42,7-8). Toto
Božie vyhlásenie nás prekvapuje,
pretože sme čítali ohnivé stránky
Jóbovho protestu, ktoré nás desili. A
predsa – vraví Pán – Jób hovoril
dobre, aj keď sa hneval, a dokonca sa
hneval na Boha, ale hovoril dobre,
pretože odmietol prijať, že by Boh bol
„prenasledovateľom“. Boh je niečím
iným. A ako odmenu Boh vracia
Jóbovi dvojnásobok všetkého jeho
majetku - po tom, ako ho požiadal,
aby sa modlil za svojich zlých
priateľov.

Zlomový bod obrátenia vo viere
nastáva v samotnom vrchole
Jóbovho výlevu, keď hovorí: „Som
presvedčený, že môj Obranca žije a
posledný sa zdvihne zo zeme. Tu v
koži vlastnej postavím sa vzpriamený
a zo svojho tela Boha uvidím. Vtedy
ho ja, veru, ja sám uvidím. Moje oči



ho uzrú, a nie iný“ (19,25-27). Táto
pasáž je nádherná. Prichádza mi na
myseľ záver Haendelovho
geniálneho oratória Mesiáš, po
slávnostnom Aleluja soprán pomaly
pokojne spieva túto pasáž: „Viem, že
môj Vykupiteľ žije“. A tak po celej
tejto Jóbovej bolesti a radosti je hlas
Pána niečím iným. „Viem, že môj
Vykupiteľ žije“: je to niečo nádherné.
Môžeme to interpretovať takto: „Môj
Bože, ja viem, že ty nie si
prenasledovateľ. Môj Boh príde a
vysúdi mi spravodlivosť“. Je to
jednoduchá viera vo vzkriesenie
Bohom, jednoduchá viera v Ježiša
Krista, jednoduchá viera, že Pán na
nás vždy čaká a príde.

Podobenstvo knihy Jób dramaticky a
exemplárne predstavuje to, čo sa v
živote skutočne deje. To, že na
nejakého človeka, na nejakú rodinu
alebo na nejaký národ dopadajú
príliš ťažké skúšky, neúmerné ľudskej
nepatrnosti a krehkosti. V živote



často, ako sa hovorí, „leje ako z
krhly“. A niektorí ľudia sú zdrvení
tou znôškou zla, ktorá sa zdá byť
skutočne nadmerná a nespravodlivá.
A mnoho ľudí je takých.

Všetci poznáme takýchto ľudí.
Urobilo na nás dojem ich volanie, ale
často sme aj zostali v úžase nad
nezlomnosťou ich viery a lásky v ich
tichu. Mám na mysli rodičov detí s
ťažkým postihnutím alebo na tých,
ktorí prežívajú trvalé zdravotné
problémy, sami alebo u blízkeho
člena rodiny... Sú to situácie často
sťažené nedostatkom finančných
zdrojov. V určitých okamihoch dejín
sa zdá, akoby sa tieto hromady
bremien zgrupovali. Tak ako sa to
dialo v týchto rokoch pri pandémii
Covid-19 a teraz sa to deje pri vojne
na Ukrajine.

Môžeme tieto „excesy“ ospravedlniť
ako vyššiu racionalitu prírody a
dejín? Môžeme ich nábožensky



požehnať ako oprávnenú reakciu na
viny obetí, ktoré si ich zaslúžili? Nie,
nemôžeme. Existuje istý druh práva
obete na protest tvárou v tvár
tajomstvu zla, právo, ktoré Boh
priznáva každému, ba napokon on
sám mu ho vnuká. Niekedy za mnou
prichádzajú ľudia a hovoria: „Ale,
otče, ja som protestoval proti Bohu,
pretože mám ten a ten problém...“
Ale vieš, drahý priateľ, že protest je
spôsob modlitby. Keď deti, mladí
ľudia protestujú proti svojim
rodičom, je to spôsob, ako upútať
pozornosť a žiadať, aby sa o nich
postarali.

Ak máš v srdci nejakú ranu, nejakú
bolesť a máš chuť protestovať, aj
protest proti Bohu, Boh ťa počuje,
Boh je Otec, Boh sa nezľakne našej
protestnej modlitby, nie! Boh chápe.
Ale buď slobodný, buď slobodný vo
svojej modlitbe, neuväzňuj svoju
modlitbu do predpojatých schém!
Modlitba musí byť takáto, spontánna,



ako prosba syna voči otcovi, keď mu
hovorí všetko, čo mu prichádza na
jazyk, pretože vie, že mu otec
rozumie. Božie „mlčanie“ v prvom
momente drámy znamená toto. Boh
sa nevyhýba konfrontácii, ale
spočiatku necháva Jóbovi priestor na
jeho protest, a Boh počúva.

Možno by sme sa neraz mali učiť od
Boha tejto úcte a tejto nežnosti. A
Bohu sa nepáči tá encyklopédia
vysvetlení – nazvime to tak –, ako to
robia Jóbovi priatelia. To je slina
jazyka, ktorá nie je správna: je to tá
nábožnosť, ktorá všetko vysvetľuje,
ale srdce zostáva chladné. Bohu sa
toto nepáči. Viac sa mu páči Jóbov
protest alebo Jóbovo mlčanie.

Jóbovo vyznanie viery, ktoré sa
ukazuje práve v jeho neustálom
odvolávaní sa na Boha, na najvyššiu
spravodlivosť, sa na konci završuje
takmer mystickým zážitkom, povedal
by som, ktorý ho núti povedať: „Len z



počutia som ťa dosiaľ poznával, lež
moje oko teraz ťa už uzrelo“ (42,5).
Koľko ľudí, koľkí z nás po nejakej zlej,
temnej skúsenosti urobí krok a
spoznajú Boha lepšie ako predtým! A
môžeme povedať ako Jób, poznal som
ťa trochu z počutia alebo z
rozprávania, ale teraz som ťa videl,
lebo som ťa stretol. Toto svedectvo je 
obzvlášť vierohodné, ak si ho osvojí
staroba vo svojej postupujúcej
krehkosti a ubúdaní. Starí ľudia toho
v živote videli veľa! A videli aj
nedôslednosť sľubov ľudí. Ľudí práva,
ľudí vedy, dokonca ľudí náboženstva,
ktorí si zamieňajú prenasledovateľa s
obeťou a prisudzujú jej plnú
zodpovednosť za vlastnú bolesť.
Mýlia sa.

Tí starí ľudia, ktorí nachádzajú cestu
tohto svedectva, premieňajúceho
sklamanie zo strát na vytrvalosť v
očakávaní Božieho prísľubu, – je tu
zmena, od rozhorčenia nad stratou k
vytrvalosti nasledovať Boží prísľub –



títo starí ľudia sú nenahraditeľnými
pre spoločenstvo pri čelení presile
zla. Pohľad veriacich, ktorý sa
obracia na Ukrižovaného, sa učí
práve tomuto. Kiež by sme sa to
naučili aj my, od toľkých starých
otcov a starých mám, od toľkých
starých ľudí, ktorí tak ako Mária
spájajú svoju modlitbu, niekedy až
srdcervúcu, s modlitbou Božieho
Syna, ktorý sa na kríži odovzdáva
Otcovi.

Hľaďme na starých ľudí, na starcov a
starenky, hľaďme na nich s láskou,
všímajme si ich osobnú skúsenosť, že
si v živote toľko vytrpeli, že sa v
živote toľko naučili, že toho toľko
prežili a ako na konci majú tento
pokoj. Pokoj – povedal by som –
takmer mystický, ktorý je pokojom
stretnutia s Bohom, takže môžu
povedať: „Poznal som ťa z počutia,
ale teraz ťa moje oči videli“. Nech sa
títo starí ľudia podobajú pokoju



Božieho syna na kríži, ktorý sa
odovzdáva Otcovi.

(Preklad: Slovenská redakcia
Vatikánskeho rozhlasu – Vatican
News)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/job-skuska-viery-
pozehnanie-cakania/ (19.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/job-skuska-viery-pozehnanie-cakania/
https://opusdei.org/sk-sk/article/job-skuska-viery-pozehnanie-cakania/
https://opusdei.org/sk-sk/article/job-skuska-viery-pozehnanie-cakania/

	Jób – skúška viery, požehnanie čakania

