
opusdei.org

Jednota života v
profesionálnej práci

,,Každá poctivá práca môže byť
modlitbou, a každá práca, ktorá
je modlitbou, je zároveň
apoštolátom. Takto sa duša ešte
viac upevňuje v jednoduchej a
pevnej jednote života.“ Nový
článok zo série o posväcovaní
práce.

22.09.2015

,,Každá poctivá práca môže byť
modlitbou, a každá práca, ktorá je
modlitbou, je zároveň apoštolátom.
Takto sa duša ešte viac upevňuje v



jednoduchej a pevnej jednote
života.“[1]

Práca, modlitba, apoštolát: tri slová,
ktorá sme možno v minulosti vnímali
ako tri od seba oddelené činnosti,
ktoré sa však teraz zjednocujú ako
hudobné noty v jednotnej,
harmonizujúcej partitúre.

Možno keď sme ešte len začínali v
našej profesionálnej práci, počuli
sme len izolované, monotónne zvuky
našej práce, pri ktorých chýbala
milosť. Ale keď sme objavili, ako
možno premeniť našu prácu na
modlitbu, ktorá sa pozdvihuje k nebu
a k apoštolátu, ktorý napĺňa zem
plodnosťou, naše noty sa začínajú
spájať, nadobúdajú rytmus a
harmóniu. Ak sa prestaneme usilovať
tvoriť a komponovať, ľahko skĺzneme
späť k separovaným sólo notám.
Akonáhle však dovolíme Duchu
Svätému, aby riadil náš
profesionálny život a bol jeho



dirigentom, začne sa rozoznievať aj
plnohodnotná muzika, prinášajúca
nádhernú symfóniu lásky k Bohu a
ľudstvu – symfóniu modlitby a
apoštolátu – v našej každodennej
práci. Každá jedna schopnosť nášho
bytia, naša vôľa, rozum a
náklonnosti, zručne vytvárajú svoj
part, výsledkom čoho je jednoduchá
a pevná jednota života, ktorá je milá
Bohu a priťahuje k nemu aj druhých
ľudí.

Vo svojom pracovnom snažení
musíme starostlivo zvážiť tri oblasti,
aby sme mohli dosiahnuť harmóniu
jednoty života. Sú to správny úmysel,
zdravé princípy a konanie,
konzistentné s obidvomi.

Správny úmysel

Jednota života v našej profesionálnej
práci závisí predovšetkým od
správnosti úmyslu, na tom, ako sa
jasne a pevne rozhodneme pracovať
z lásky k Bohu, a nie kvôli ambíciám,



alebo iným formám sebectva,
usilujúc sa o Božiu slávu, a nie
ľudskú slávu, či osobné uspokojenie.

Nikto nemôže slúžiť dvom pánom..[2]
Nemôžeme robiť kompromisy, mať v
srdci ,,jednu sviečku zažatú pre
svätého Michala, a druhú pre
diabla.“[3] Náš úmysel musí byť
transparentný. Avšak aj napriek
našej túžbe pracovať pre Božiu slávu,
každý človek má skúsenosť, že v
konkrétnych situáciách môžeme
ľahko strácať túto pravosť úmyslu, a
spolu s pravým úmyslom zisťujeme,
že sú tam aj motívy, ktoré nie sú až
také vznešené. [4] Práve kvôli tomu
nám sv. Josemaría radil, aby sme si
sústavne očisťovali vôľu a naprávali
svoj úmysel. ,,Opraviť si úmysel. O
trošku každý deň. Toto musíš mať
sústavne na pamäti, ak sa naozaj
chceš stať svätým.“[5]

Každý človek, ktorý pracuje so
správnym úmyslom, sa snaží



pracovať dobre. Taký človek
nepracuje istým spôsobom, keď sa
ľudia prizerajú, a iným spôsobom,
keď nikto nie je nablízku. Uvedomuje
si, že Boh sa stále prizerá, a preto sa
snaží splniť si dokonale svoje
povinnosti a tak Mu urobiť radosť.
Pracuje usporiadane, usilovne, s
jemnocitom žije ducha chudoby, aj
keď sa nikto nepozerá, aj keď musí ísť
proti prúdu. V náročných chvíľach,
keď na neho dolieha monotónnosť, sa
Božie dieťa snaží dotiahnuť prácu až
do konca z lásky, a tak premieňa
prácu na modlitbu.

Chvíle úspechu či zlyhaní sa môžu
stať skúšobným kameňom pevnosti
nášho úmyslu, môžu nás aj zvádzať k
pýche či pesimizmu. Sv. Josemaría
nás učil, aby sme boli pripravení na
tieto situácie, ktoré by sa mohli
obrátiť proti nám a poškvrniť naše
úmysly. ,,Musíš byť obozretný,
nedovoľ, aby tvoj profesionálny
úspech alebo zlyhanie – a to všetko



raz určite príde – spôsobili, aby si čo
len na chvíľu zabudol, že skutočným
cieľom tvojej práce je – Božia
sláva!”[6]

Ak si máme posilňovať pravosť nášho
úmyslu, pilier jednoty nášho života,
musíme sa snažiť o Božiu prítomnosť
v našej práci. Obetujeme svoju prácu
už na jej začiatku, obnovíme si toto
obetovanie čo možno najčastejšie,
vzdávame vďaky, keď ju dokončíme.
A snažíme sa o to, aby jednotlivé
aspekty našej zbožnosti prekypovali
do sústavného rozhovoru s Bohom
počas celého dňa. ,,Zabúdať na Boha“
v našej práci je znakom slabej
jednoty života, a nielen jednoduchej
tendencie nechať sa rozptyľovať. Ak
je niekto skutočne zamilovaný,
nezabúda na osobu, ktorú miluje.

Zdravé princípy

Pravosť úmyslu je podstatná pre
jednotu života, nesmieme však
zabúdať, že naša vôľa má byť riadená



rozumom, ktorý je osvietený vierou.
Sú ľudia, ktorí nedokážu žiť
dennodenne v súlade so svojím
kresťanstvom nie kvôli nesprávnemu
úmyslu, ale preto, lebo im chýba
zdravé poznanie. Keď sa ľudia
nesnažia formovať si svedomie a
nedokážu do hĺbky rozoznávať
morálne implikácie každej profesie,
ocitajú sa v nebezpečenstve, že
prijmú za svoje normy, aké vidia u
iných ľudí. A tak, konajúc zdanlivo
s ,,dobrou vôľou“, môžu upadať do
omylu vo svojom konaní, alebo sa
môžu dopúšťať vážnych prejavov
nespravodlivosti. A keďže nevedia,
ako prezieravo zvažovať veci, môžu
tak zlyhávať v konaní dobra, ktoré sa
má urobiť. Nedostatok zdravých
princípov je prekážkou k dosiahnutiu
jednoty života.

Človek s princípami robí správnu vec
bez toho, aby upadal do extrémov,
alebo sa uspokojil s priemernosťou.
Niekedy, keď človek nevie, čo je



správne urobiť, môže sa domnievať,
že alternatívou k nejakej slabosti
môže byť opak tejto slabosti:
napríklad, ak sa chce vyhnúť
prísnosti, myslí si, že je potrebné byť
benevolentný, ak nechce byť
agresívny, mal by byť ,,mäkký.“. V
praxi takí ľudia poriadne
nepochopili, v čom spočíva podstata
čnosti. In medio virtu – čnosť sa
nachádza v strede – neznamená, že
robíme veci polovičato, alebo že
neašpirujeme na vysoké méty. Je to
skôr akýsi vrchol medzi dvomi
slabosťami, chybami.[7] Je možné byť
energický a jemný súčasne, byť
pravdivý a obozretný súčasne, plný
radosti bez toho, aby sme boli
naivní. ,,Buďte teda opatrní ako hady
a jednoduchí ako holubice“,[8]
povedal náš Pán.

Princípy, ktoré potrebujeme pre
jednotu života sú kresťanské
princípy, nielen jednoducho ľudské
princípy. Ich sprevádzajúcim svetlom



nie je len správny rozum, ale rozum
osvietený živou vierou, ktorá je zas
preniknutá láskou. Len vtedy sa
ľudské čnosti stávajú kresťanskými
čnosťami. Božie dieťa si nepotrebuje
pestovať dva typy čností, niektoré
ľudské, iné kresťanské, niektoré
preniknuté láskou a iné nie, pretože
by to viedlo k dvojtvárnosti. Nemal
by sa uspokojovať len s
praktizovaním ľudskej spravodlivosti
v istých oblastiach práce – napr.
napĺňať literu zákona – a v iných
oblastiach kresťanskú spravodlivosť
ochutenú láskou. Mal by sa usilovať
vždy a vo všetkom žiť spravodlivosť
Kristovu. ,,Obzvlášť si všimni rady a
varovania, ktorými pripravoval
hŕstku svojich mužov, ktorí sa mali
stať apoštolmi, jeho poslami od
jedného konca zeme k druhému. Čo
je kľúčom jeho učenia? Nie je to
prikázanie lásky? Bola to práve
Láska, ktorá im umožnila preniknúť
do toho skorumpovaného
pohanského sveta...Keď sa vykonáva



len spravodlivosť, nebuďte
prekvapení, ak to ľudí zraňuje.
Dôstojnosť človeka, ktorý je synom
Božím, si vyžaduje oveľa viac. Láska
musí prenikať a sprevádzať
spravodlivosť, pretože oslaďuje a
zbožšťuje všetko: ,Boh je láska“(1 Jn
4:16)….

,,Láska, ktorá je ako veľkodušné
prekypovanie spravodlivosti, si na
prvom mieste vyžaduje splnenie si
vlastných povinností. Začať možno
tým, že sme spravodliví, ďalší krok je
urobiť to, čo je najpatričnejšie..., ale
aby človek miloval, na to sa vyžaduje
veľký jemnocit, hlboká reflexia, úcta,
nežnosť vo veľkej miere. Inými
slovami znamená to riadiť sa
apoštolovou radou: ,,navzájom si
neste svoje bremená a tak naplníte
Kristov zákon“ (Gal 6,2)...Vyžaduje si
to integritu toho, aby sme boli
schopní poddať sa so svojou vôľou
vôli nášho Božského vzoru, pracujúc
pre ľudí, bojujúc za ich večné šťastie



a blaho. Nepoznám lepšiu cestu ako
byť spravodlivý, než život
podriadenia sa a služby.”[9] Toto je
význam kresťanských princípov,
zásadného svetla pre jednotu života.

Toto všetko si vyžaduje formáciu a
osobitne čas venovaný štúdiu
kresťanského učenia. Bolo by
neprezieravé spoliehať sa na
svoju ,,intuíciu“, a nesnažiť sa získať
zdravé rozumové základy. Avšak aj
teoretické vedomosti samy osebe
nepostačujú. Kresťanská jednota
života si vyžadujú doktrínu
asimilovanú prostredníctvom
modlitby.

Mať odvahu

K jednote života je potrebné, aby
poznanie a láska boli uvádzané do
praxe, pretože ,,láska znamená
skutky, a nie sladké slová.”[10] Nech
tak svieti vaše svetlo pred ľuďmi, aby
videli vaše dobré skutky a oslavovali
vášho Otca, ktorý je na nebesiach[11],



hovorí náš Pán. Mali by sme si
úprimne spytovať svedomie, ako
nám radil sv. Josemaría:,,Šíri sa
kresťanstvo k ľuďom v tvojom okolí?
Zamysli sa nad tým každý deň.”[12]

Keď funguje jednota života, je len
prirodzené, že ľudia okolo nás si to
všimnú. Človek, ktorý by skrýval
svoje kresťanské presvedčenie zo
strachu, že ho ,,zaškatuľkujú“ by
stratil svoju jednotu života. Prestal
by byť soľou a svetlom a jeho skutky
by boli z nadprirodzeného hľadiska
sterilné. Pán hovorí každému z nás: 
dabo te in lucem gentium, ut sit salus
mea usque ad extremum terrae.[13]
ustanovím ťa za svetlo pohanom, aby
si bol mojou spásou až do končín
zeme!

Musíme mať ,,odvahu vždy konať na
verejnosti v súlade s našou svätou
vierou.”[14] Náš Pán nás
vystríhal: ,,Lebo kto sa bude hanbiť
za mňa a za moje slová, za toho sa



bude hanbiť Syn človeka, keď príde v
sláve svojej i Otcovej a svätých
anjelov.“[15] Kristus nás tiež
povzbudzuje nádherným prísľubom:
Každého, kto mňa vyzná pred ľuďmi;
aj ja vyznám pred svojím Otcom,
ktorý je na nebesiach.[16] Nie je tu
žiaden priestor pre dvojtvárnosť.
Nesmieme sa báť hovoriť o Bohu.
Robíme tak našimi vlastnými
slovami, keďže Kristus nám
nariadil ,,ísť do celého sveta a hlásať
evanjelium všetkému stvoreniu“,[17]
ako aj svojím príkladom: ,,viera
činná skrze lásku“.[18]

Je prirodzené, že ľudia v našom okolí
vidia vieru vyjadrenú skutkami. Toto
by malo platiť o to viac, keď vidíme
ako sa okolo nás rozmáha
materializmus a hedonizmus. Ak
trvá dlho, kým si na kresťanovi
povšimnú vieru, svedčí to skôr o jeho
dvojtvárnosti než prirodzenosti. Toto
sa žiaľ deje tým, ktorý odsúvajú svoju
vieru len do ,,súkromnej sféry“.



Takýto prístup, ak už priamo nie je
dôsledkom zbabelosti, môže
odhaľovať postoj, podľa ktorého viera
by nemala hrať žiadnu rolu v
profesionálnej sfére. Toto by
nezodpovedalo zdravej laickej
mentalite, ale mentalite laicizmu,
ktorá sa usiluje eliminovať Boha zo
spoločnosti a často sa laxne stavia aj
k morálnym zákonom. Je to pravý
opak toho ideálu, keď sa Kristus
umiestňuje na vrchol všetkých
ľudských aktivít. Sme povolaní k
tomuto vysokému cieľu, a je dobré,
keď to mnohí ľudia v našom okolí
vedia. Okrem toho, aj keď naším
primárnym apoštolátom
je ,,priateľstvo a dôvera“[19] vo
vzťahu ku kolegom, s každým
osobitne, to nevylučuje možnosť, že
niekedy bude vhodné a nevyhnutné –
v rámci požiadavky jednoty života –
hovoriť aj na verejnom fóre a
obhajovať kresťanskú morálku. Môžu
sa pritom vyskytnúť prekážky, ale
viera nám dáva silu, ktorú



potrebujeme, aby sme bránili vieru a
pomáhali ju nájsť aj ľuďom v našom
okolí.

V praxi však, ako vieme zo
skúsenosti, aj keď sa dokonca
vyhýbame extrémom, človek sa
ľahko nechá ovplyvniť nezdravou
laickou mentalitou a nechať sa
presvedčiť, napríklad, že v
niektorých profesionálnych sférach
je lepšie nikdy nehovoriť o Bohu,
pretože by to bolo ,,nemiestne“,
mohlo by to vzbudiť prekvapenie,
alebo by si iní ľudia mohli myslieť, že
náš postoj k pracovným záležitostiam
je ,,ovplyvnený našou vierou“. To je
prípad, keď nás pokušenie zvádza,
aby sme skrývali svoje kresťanské
postoje, práve vtedy, keď ich máme
prejaviť.

,,Nekonfesionálnosť. Neutrálnosť, –
staré mýty, ktoré sa snažia stále
vynovovať. Prišlo ti niekedy na um,
aké je to absurdné zanechať svoje



katolíctvo pri vstupe na univerzitu,
do odborového hnutia, na vedecké
rokovania, do parlamentu, ako keď v
šatni odkladáš klobúk?”[20] Sv.
Josemaría nás nevyzýva, aby sme sa
predvádzali s naším katolicizmom,
alebo aby sme konali spôsobom,
ktorý nie je v súlade s laickou
mentalitou. Od každého z nás chce, v
našich konkrétnych okolnostiach,
aby sme starostlivo zvažovali
vonkajšie a jasné požiadavky jednoty
života v našej práci a spoločenskom
živote. ,,Musíš mať odvahu (niekedy
aj veľkú vzhľadom na dnešné časy)
prejaviť svoju vieru, dokonca urobiť
ju hmatateľnou. Nech ostatní vidia
tvoje dobré skutky a ich motívy, aj
keď ťa možno niekedy budú
kritizovať a napádať, pretože vždy sa
nájdu ľudia, ktorí nebudú chápať
tvoju motiváciu.”[21]

Jednota života je Božím darom a
súčasne aj výdobytkom, ktorý si
vyžaduje osobný boj. Táto jednota sa



kuje vo vyhni našej profesionálnej
práce, na nákove našich konkrétnych
rozhodnutí konať v Božej prítomnosti
a s túžbou po apoštoláte. S Božou
milosťou sa máme snažiť milovať
Boha celým svojím bytím: ex toto
corde, ex tota anima, ex tota mente, ex
tota virtute,[22] celým svojím
srdcom, celou svojou dušou, celou
svojou mysľou, celou svojou silou.

[1] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom, 10

[2] Mt 6: 24

[3] Svätý Josemaría, Cesta, 724

[4] Pozri . Cesta, 788

[5] Cesta, 290

[6] Sv. Josemaría, Vyhňa, 704

[7] Pozri svätý Josemaría, Boží
priatelia, 83



[8] Mt 10: 16

[9] Svätý Josemaría, Boží priatelia,
172-173

[10] PozriCesta, 933

[11] Mt 5: 16

[12] Svätý Josemaría, Vyhňa, 856

[13] Iz 49: 6

[14] Svätý Josemaría, Vyhňa, 46

[15] Lk 9: 26

[16] Mt 10: 32

[17] Mk 16: 15

[18] Gal 5: 6

[19] Svätý Josemaría,Vyhňa, 192

[20] Saint Josemaria, The Way, 353

[21] Svätý Josemaría, Pokyny 8.
decembra 1941, 13 [22] Mk 12: 30



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/jednota-zivota-v-
profesionalnej-praci/ (16.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/jednota-zivota-v-profesionalnej-praci/
https://opusdei.org/sk-sk/article/jednota-zivota-v-profesionalnej-praci/
https://opusdei.org/sk-sk/article/jednota-zivota-v-profesionalnej-praci/

	Jednota života v profesionálnej práci

