
opusdei.org

«Je to Pán»:
Duchovné
sprevádzanie (I)

Všetci potrebujeme spoločníkov,
ktorí nám svojím blízkym
rozhovorom a povzbudením
pomáhajú kráčať životom v
službe „vždy originálneho
pôsobenia Ducha Svätého“ v
našej duši. 15. diel zo série ''Boj,
blízkosť, poslanie''.

28.07.2025

„Keď sa už rozodnilo, stál Ježiš na
brehu; ale učeníci nevedeli, že je to



Ježiš“ (Jn 21,4). Za svitania, pri
Genezaretskom jazere, sa vzkriesený
Pán tajomne zjavuje svojim
učeníkom, možno napoly zahalený
hmlou, ktorá sa dvíha z vody. Jeho
hlas, aj keď zahalený, zaznieva silne:
„Deti, máte niečo na jedenie?“ Oni
odpovedajú, že nie. Ešte nevedia, kto
sa ich pýta, ale je niečo v tom hlase,
čo ich núti počúvať s pozornosťou a
pripravuje ich na to, aby poslúchli:
„Spustite sieť z pravej strany člna a
nájdete.“ Poslúchnu a spustia siete; a
v kontraste s celonočným márnym
úsilím nalovia hojnosť rýb. Kým
ostatní učeníci žasnú nad plnými
sieťami, svätý Ján pozdvihne zrak.
Vidí oveľa viac než len ryby:
rozpoznáva toho, kto k nim
prehovoril. A povie Petrovi: „To je
Pán!“ (porov. Jn 21,4–8).

Prečo je svätý Ján schopný rozoznať
prítomnosť Ježiša po tej náročnej
noci? V jeho reakcii je čosi, čo
pripomína začiatok jeho evanjelia,



jeho prvé stretnutie s Ježišom. „Hľa,
Boží Baránok!“, povedal vtedy Ján
Krstiteľ, keď Ježiš prechádzal popri
Jánovi a Andrejovi (Jn 1,36). Pre
ostatných bol len ďalším pútnikom,
no Predchodca — teda ten, kto ide
vpred, vidí prichádzajúce veci a
ohlasuje ich — v ňom videl Mesiáša.

Ján Krstiteľ duchovne vychovával
Jána a Andreja: naučil ich ceniť si
pôst, potrebu obrátenia; naučil ich
modliť sa (porov. Mt 9,14; Lk 3,1–17;
11,1). No jeho najväčšou lekciou bolo
predstaviť im Ježiša a pozvať ich k
osobnému vzťahu s Ním (porov. Jn
1,35–39). A tak, keď postavil svojich
učeníkov pred Ježiša, dosiahol vrchol
svojej misie. Odvtedy sa Krstiteľ s
pokorou stiahol: teraz bol Ježiš ten,
kto mal stáť v centre života jeho
učeníkov (porov. Jn 3,27–30).

Po stáročia sa jeho príklad stal
vzorom pre mnohých, ktorí vedú
iných ku Kristovi a pomáhajú im



rozpoznať jeho prítomnosť v ich
životoch s vedomím, že nie sú
„vlastníkmi, ale správcami“[1].
Pretože „poslanie patrí Ježišovi. On
vstal z mŕtvych, je teda živý a ide
pred nami. Nikto z nás nie je
povolaný, aby ho nahradil“[2]. Sme
však povolaní uľahčovať každému
stretnutie s Ním; povedať s dôverou a
láskou: „To je Pán!“

Duchovné sprevádzanie

„Počas tejto plavby naším životom
nastávajú obdobia pokoja –
vnútorného aj vonkajšieho – niekedy
aj dlhé; ale len v nebi je pokoj
definitívny, úplná vyrovnanosť“[3].
Naše nepokojné srdce potrebuje
niekoho, kto ho povedie cez pokojné
vody i búrky, kým nenájde
odpočinok v Bohu[4]. Potrebujeme
spoločníkov, ktorí nám svojou
blízkosťou, útechou a povzbudením
pomáhajú kráčať rozhodnejšie a
osvetľujú cestu, keď sa zotmie alebo



stratíme smer. Takýchto ľudí
tradične nazývame „duchovnými
vodcami“: ľuďmi, ktorí nám
pomáhajú vytrvať na ceste, ktorú
sme si zvolili nasledovaním Krista.

Duchovný vodca kráča po boku
človeka: nenahrádza Božie
pôsobenie v jeho duši, a ešte menej
jeho svedomie, ale pomáha mu
rozoznať inšpirácie Ducha Svätého
od pokušení diabla alebo vlastnej
zranenej prirodzenosti. Preto sa v
posledných desaťročiach v Cirkvi
rozšíril aj výraz „duchovný
sprievodca“. V tomto duchu povedal
pápež František:

„Ten, kto sprevádza — sprievodca či
sprievodkyňa — nenahrádza Pána,
nerobí prácu namiesto
sprevádzaného, ale kráča popri ňom,
povzbudzuje ho, aby si všímal, čo sa
deje v jeho srdci, ktoré je výsadným
miestom, kde hovorí Pán. Duchovný
sprievodca (...) je ten, kto ti povie:



‘Dobre, ale pozri sa sem, pozri sa
tam’, upriami tvoju pozornosť na
veci, ktoré sa môžu diať; pomáha ti
lepšie pochopiť znamenia čias, hlas
Pána, hlas pokušiteľa, hlas ťažkostí,
ktoré nedokážeš prekonať...“[5].

Prví ľudia, ktorí sa priblížili k dielu
Opus Dei, sa cítili milovaní a
sprevádzaní svätým Josemaríom.
Nevideli v ňom duchovného „gurua“
s radou na každú situáciu, ale
priateľa či otca, ktorý ich počúval a
zaujímal sa o ich veci; ktorý v nich
videl prúdiť Kristovu krv[6]. Keď sú
ľudia takto sprevádzaní, nielenže si
cenia pomoc, ktorú dostávajú, ale
dokonca si užívajú tieto rozhovory.
Rastú v zrelosti a apoštolskej
horlivosti, posilňujú sa vo vzťahu k
Bohu; a ak sa rozhodli pre konkrétne
povolanie, vyhnú sa falošnému
zmyslu pre nezávislosť, ktorý by ich
izoloval od tých, čo kráčajú rovnakou
cestou a majú rovnaké poslanie.



V súčasnom živote Cirkvi sa stále
viac chápe, že duchovné
sprevádzanie môžu vykonávať nielen
kňazi, ale aj laici. Tak to bolo aj v
Diele od jeho počiatkov. V
nasledujúcich riadkoch sa dotkneme
niektorých aspektov tejto úlohy, vždy
s vedomím, že všetci sme povolaní
prinášať druhým „svetlo a teplo
Krista“[7], aj keď formálne
nepôsobíme ako duchovní
sprievodcovia či radcovia. V druhom
článku ukážeme aj to, v akom zmysle
priateľstvo prirodzene vedie k
osobnému zvereniu sa, plnému
jemnosti a úcty k slobode[8]; a
uvidíme, ako veľa z toho, čo sa tu
opisuje, platí aj pre to neformálne,
ale veľmi potrebné sprevádzanie.

Pomáhať dielu Ducha Svätého

Hlavným cieľom duchovného
sprevádzania alebo vedenia je
pomôcť ľuďom nájsť Krista a
rozpoznať to, čo pochádza od Neho,



aby Božia láska zapálila ich život a
šírila sa okolo nich. To si vyžaduje
prostredie, v ktorom môže človek
rozvíjať osobný vzťah s Bohom,
pestovať schopnosť počúvať v
modlitbe a učiť sa rozlišovať Božiu
vôľu v každom okamihu svojho
života. Duchovný sprievodca môže
zohrávať kľúčovú úlohu pri vytváraní
takéhoto vhodného prostredia.
Vyžaduje si to však uznanie
jedinečnosti každého človeka a
otvorenosť voči tajomným cestám
Božieho pôsobenia v dušiach. „Nie je
možné ponúkať predpripravené
vzorce, ani pevné metódy či predpisy,
ako privádzať duše ku Kristovi.
Stretnutie Boha s každým človekom
je nevýslovné a neopakovateľné, a
my máme s Pánom spolupracovať pri
hľadaní — v každom prípade —
vhodného slova a spôsobu, byť
vnímaví a neklásť prekážky vždy
originálnemu pôsobeniu Ducha
Svätého“[9].



Zároveň by mal ten, kto je
sprevádzaný, starostlivo zvažovať
prijaté návrhy a rozjímať o nich vo
viere počas modlitby. Ako vysvetľuje
Otec: „vedomie, že Boh k nám môže
hovoriť prostredníctvom iných ľudí
alebo cez viac či menej bežné
udalosti, presvedčenie, že tam Ho
môžeme počuť, v nás vytvára postoj
vnímavosti voči Jeho zámerom, ktoré
sú ukryté aj v slovách tých, ktorí nás
sprevádzajú na ceste“[10]. Tento postoj
môže priniesť veľké ovocie v našom
živote, pokiaľ si uvedomíme, že Boh
len zriedkavo hovorí doslova skrze
slová duchovného sprievodcu. Jeho
slová sú skôr pozvaním nasmerovať
naše počúvanie určitým smerom, aby
sme tam spoznali vnuknutia Ducha
Svätého — čo je niečo, čo môže
urobiť len každý z nás sám. Sú to
slová, ktoré nás vedú k stretnutiu so
Slovom.

Pravé duchovné sprevádzanie je teda
založené na hlbokej úcte k pôsobeniu



Ducha Svätého v každej duši.
Duchovný sprievodca nie je vodca,
ale služobník, ktorý pomáha Duchu
Svätému viesť a osvecovať
sprevádzaného. Ako hovoril svätý
Josemaría: „sprevádzať duše je
umenie, ktorého vzorom je Ježiš
Kristus a tým, kto formuje, je Duch
Svätý, skrze milosť“[11]. Z toho
vyplýva, že duchovný sprievodca má
bližšie k záhradníkovi než k
architektovi: nevnucuje formy,
netlačí do ľudí vlastné predstavy, ale
pomáha obrábať pôdu duše, aby v nej
rozkvitol Boží život.

Naozaj počúvať

Všetci sme to už niekedy zažili: keď
sa stretneme s niekým, kto nás
pozorne a láskavo počúva, otvára sa
nám priestor, kde sa cítime slobodne
podeliť o svoje myšlienky a emócie,
bez strachu z odmietnutia alebo
odsúdenia. Keď sa ľudia cítia
vypočutí, nadobúdajú väčšie



vedomie o sebe samých a aj oni sa
ľahšie otvárajú na počúvanie Boha,
aby mohli lepšie rozlíšiť Jeho hlas.
Preto svätý Josemaría trpezlivo
počúval mladých ľudí, ktorí k nemu
prichádzali, povzbudzoval ich, aby
otvorene hovorili zo srdca, a až
potom im ponúkol radu a otvoril im
nové obzory pre život.

Počúvať znamená oveľa viac než len
pozorne počuť. Vyžaduje si to
pozornosť k pozadiu citov, myšlienok
a skúseností, ktoré človek vyjadruje,
a pomoc pri ich preskúmaní. Na to je
potrebný skutočný záujem o druhého
človeka. Nepočúvame druhých preto,
aby sme im nanútili svoje plány
alebo ich zapojili do konkrétnych
apoštolských projektov; počúvame
ich preto, aby sme im pomohli
objaviť, čo Duch Svätý vo svojej
nekonečnej láske ku každej duši
chce, aby ich radosť bola úplná
(porov. Jn 16,24). Takto sa stávame —
ako rád opakoval Benedikt XVI —



služobníkmi ich radosti (porov. 2Kor
1,24).

Aby sme naozaj počúvali a aby sa
ľudia cítili vypočutí, môže byť
užitočné stručne zhrnúť, čo povedali,
vlastnými slovami. Je to spôsob, ako
v sebe živiť ochotu vstúpiť do
vnútorného sveta, ktorý nám druhý
otvára, bez toho, aby sme do neho
premietali svoje názory. Okrem toho,
že tým prejavíme túto ochotu,
uistíme sa, že sme správne
porozumeli, a zároveň pomáhame
druhému, aby ďalej rozvíjal to, čo má
na srdci. To prináša pokoj a vedie
človeka k prevzatiu zodpovednosti za
svoj život, k hľadaniu vlastných
riešení, k objavovaniu plánov.
Naopak, ak niekoho prerušujeme
alebo mu skáčeme do reči, môže to
byť odrádzajúce a bráni to jeho
rozvoju.

Trpezlivé počúvanie je prejavom
lásky, ktorá odhaľuje skutočný



záujem o druhého. Preto by
duchovný sprievodca nikdy nemal
pôsobiť znudene alebo uponáhľane.
V praxi sa často odporúča, aby
duchovné vedenie bolo stručné. Je
však potrebné rozlišovať podľa
okolností, pretože počúvať si
vyžaduje čas: rešpektovať rytmus
toho druhého — aj jeho mlčania.
Niekedy, alebo aj počas určitých
období, môže človek potrebovať
dlhšie rozhovory. Otvorené otázky
môžu byť užitočné, no nemali by
prerušovať prirodzený tok
rozhovoru, ani by sa nemali používať
len na vyplnenie trápneho ticha.
Práve naopak, mlčanie niekedy
umožňuje človeku prehĺbiť svoje
úvahy a nájsť vhodné slová. V tichu
„hovoria radosť, obavy, utrpenie,
ktoré v ňom nachádzajú obzvlášť
intenzívny spôsob vyjadrenia“[12].

Skutočný postoj počúvania buduje,
viac než čokoľvek iné, mosty dôvery
— podmienku nevyhnutnú v každom



duchovnom sprevádzaní, ktorú však
nemožno požadovať ako predpoklad.
Dôvera je od začiatku vystavená
skúške a pestuje sa každým
stretnutím. Aby mohla rozkvitnúť, je
nevyhnutné, aby sa druhý cítil
rešpektovaný, ocenený a mal istotu,
že môže zdieľať aj svoje najhlbšie
duchovné zážitky. Urobí to, ak v
sprievodcovi nájde útočisko, oporu
pri rozlišovaní Božieho hlasu.

Takéto útočisko našli apoštoli u
Panny Márie, najmä po Pánovom
nanebovstúpení. Ona je „učiteľka
rozlišovania: málo hovorí, veľa
počúva a uchováva vo svojom srdci
(porov. Lk 2,19). Tri postoje Panny
Márie: málo hovoriť, veľa počúvať a
uchovávať v srdci. A počas tých
niekoľko ráz, keď prehovorí, zanechá
stopu“[13].



[1] Lev XIV, Homília, 31-05-2025.

[2] Tamtiež.

[3] Sv. Josemaría, List °2, č. 9.

[4] Porov. Sv. Augustín, Vyznania, I,
1.1.

[5] František, Audiencia, 4-01-2023.

[6] «Deti moje, viete, prečo vás tak
milujem?” Nastalo ticho a Otec
pokračoval: “pretože vo vás vidím
prúdiť Kristovu Krv”» (A. Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei
(Preklad: Zakladateľ Opus Dei), Diel
III, Rialp, Madrid 2003, s. 405).

[7] Sv. Josemaría, List °1, č. 22.

[8] F. Ocáriz, Pastoračný list,
1-09-2019.

[9] Sv. Josemaría, List °11, č. 42.

[10] F. Ocáriz, Pastoračný list,
10-02-2024, č. 6.



[11] Sv. Josemaría, List °26, č. 37.

[12] Benedikt XVI, Správa na XLVI.
Svetový deň sociálnych komunikácií,
20-05-2012.

[13] František, Audiencia, 4-01-2023.

Dancho Azagra

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/je-to-pan-duchovne-
sprevadzanie-i/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/je-to-pan-duchovne-sprevadzanie-i/
https://opusdei.org/sk-sk/article/je-to-pan-duchovne-sprevadzanie-i/
https://opusdei.org/sk-sk/article/je-to-pan-duchovne-sprevadzanie-i/

	«Je to Pán»: Duchovné sprevádzanie (I)

