
opusdei.org

„Ja hľadám tvoju
tvár, Pane.“ Viera v
osobného Boha

Kresťanská viera je viera s
Tvárou, viera, ktorá nám
hovorí: Nie si na svete sám... je
Niekto, kto chcel, aby si
existoval, kto povedal: ŽI!

03.04.2019

V srdci mi znejú tvoje slová:
„Hľadajte moju tvár!“ Pane, ja
hľadám tvoju tvár. (Ž 27,8) Žalmistov
verš je obdobou námetu, ktorý sa
vinie stránkami Svätého Písma od



Knihy Genezis až po knihu Zjavení:1

dejiny Boha a ľudí, ktoré stále
pokračujú. V tejto túžbe je vyjadrené
niečo, čo aj dnes viac – menej
explicitne pulzuje v srdciach ľudí 21.
storočia. Hoci by sa rokmi mohlo
zdať, že úpadok náboženstva v
západnom svete je nezadržateľný, že
viera v Boha je v porovnaní s
modernou kultúrou a vedeckým
svetom iba o trochu viac než
nemoderným kusom nábytku, je
hľadanie Boha a transcendentálneho
zmyslu vlastnej existencie stále živé.

Navzdory tomu, v tomto hľadaní
prišlo k značnej kvalitatívnej zmene.
Obraz náboženských presvedčení je
dnes zložitejší než v minulosti. V
katolíckej cirkvi upadlo
praktizovanie a narástol počet ľudí,
ktorí sa pokladajú za kresťanov, ale
neuznávajú niektoré aspekty náuky
viery a morálky. Objavuje sa tiež
tendencia voľne miešať rôzne
náboženské vyznania (napr.



kresťanstvo s budhizmom). Narástol
počet ľudí, ktorí hovoria, že veria v
nejakú neosobnú silu, ale neveria v
Boha kresťanskej viery, a tiež počet
členov nekresťanských náboženstiev,
zvlášť východných náboženstiev
alebo hnutia New Age. Pre mnohých
má obraz božstva podobu kozmickej
sily, akéhosi zdroja duchovnej
energie alebo nejakej vzdialenej
ľahostajnej bytosti. Celkovo sa dá
povedať, že v súčasnom kultúrnom
prostredí je oveľa ťažšie spoznať tvár
osobného Boha , považovať za
skutočne vierohodnú kresťanskú
zvesť o Bohu, ktorý sa zjavil v
Ježišovi Kristovi, alebo si zásadným
spôsobom uvedomovať jeho blízkosť.

Ak sú kultúry, v ktorých je neosobné
chápanie Boha spôsobené tým, že na
nich mala kresťanská viera malý
vplyv, ide v západnom svete skôr o
zložitý kultúrny jav: „Nepochopiteľné
zabudnutie na Boha“, kvôli ktorému
„sa zdá, že všetko ide celkom dobre aj



bez Neho.“2 Toto zabudnutie, ktoré
nemôže zabrániť istému„pocitu
frustrácie, nespokojnosti všetkých so
všetkým,“3 sa okrem iného prejavuje
v tendencii chápať náboženstvo z
individualistického pohľadu,
akokonzum náboženských zážitkov v
závislosti na vlastných duchovných
potrebách. Hoci je dnes z tohto
pohľadu ťažké pochopiť, že nás Boh
pozýva k osobnému vzťahu, nebolo
to ľahké ani v skoršom dosť
rozšírenom poňatí, ktoré nazeralo na
praktizovanie náboženstva
predovšetkým ako na „povinnosť“ či
obyčajný vonkajší záväzok voči
Bohu. Jasne to v tejto súvislosti
dokazuje prezieravý pohľad
blahoslaveného Johna Henryho
Newmana na dejiny: „každé storočie
je ako tie ostatné, hoci tým, ktorí v
ňom žijú, sa zdá horšie než
ktorékoľvek predchádzajúce.“4

Kontext, v ktorom sa kresťanská
viera vyvíja dnes, má celkom určite



zložitejšiu povahu. Ale aj dnes je
rovnako ako pred tým možné znovu
objaviť strhujúcu silu viery s Tvárou,
viery, ktorá nám hovorí: Nie si na
svete sám; je Niekto, kto chcel, aby si
existoval, kto ti povedal: Ži! (por. Ef
16,6) a kto nás chce mať naveky
šťastných. Boh Ježiša Krista, ktorého
kritizovali za to, že „údajne
minimalizoval zmysel ľudskej
existencie a odnímal životu novosť a
dobrodružstvo“5, naozaj chce, aby
sme mali život, život v hojnosti (Jn
10,10), to znamená šťastie, ktoré nám
nikto a nič nemôže zobrať (por. Jn
16,22).

Tajomstvo Tváre a idoly bez tváre

Niektorí, zvlášť na Západe, dnes
chápu duchovno a náboženstvo ako
protiklad: kým v „duchovne“ vidia
autentičnosť a blízkosť – ide o ich
zážitky a pocity -, v náboženstve
vidia predovšetkým akýsi súhrn
predpisov a presvedčení, ktoré sú im



cudzie. Náboženstvo sa tak môže
javiť ako predmet historického a
kultúrneho záujmu, nie však ako
skutočnosť nevyhnutnú pre osobný a
spoločenský život. Okrem iných
faktorov to môže byť spôsobené
istými nedostatkami v katechéze –
kresťanská viera je totiž určená
práve na to, aby sa stala skúsenosťou
v živote každého človeka, podobne
ako medziľudské vzťahy, priateľstvo
atď . „Neexistuje totiž“, napísal svätý
Josemaría, „duchovný život bez
osobného vzťahu k Bohu.“ V
rovnakom duchu napísal pápež
František: „Pozývam každého
kresťana na ktoromkoľvek mieste a v
akejkoľvek situácii k tomu, aby sa
hneď dnes vrátil k svojmu osobnému
stretnutiu s Ježišom Kristom, alebo
aspoň aby urobil rozhodnutie, že sa s
ním chce stretnúť a že ho bude každý
deň bez prestania hľadať. Nikto nemá
najmenší dôvod myslieť si, že sa ho
toto pozvanie netýka.“7



Toto stretnutie však nezodpovedá
logike, podľa ktorej všetko prebieha
okamžite a automaticky. K človeku
nemožno pristupovať tak, ako sa
vstupuje na nejakú webovú stránku,
jedným kliknutím na odkaz; ani
nemožno nejakú osobu skutočne
objaviť tak, ako sa nachádza nejaký
predmet. Dokonca aj vtedy, keď sa
zdá, že objavenie Boha bolo
neočakávané, ako to býva pri
niektorých konverziách, rozprávanie
niektorých konvertitov väčšinou
ukazuje, že taký krok bol
pripravovaný veľmi pozvoľna už
dlho predtým. Cesta k viere a
samotný život veriaceho v sebe
obsahuje veľa trpezlivého čakania.
„Máme žiť v očakávaní tohto
stretnutia.“8 Premeny v dejinách
spásy – či už tie, o ktorých hovorí
Písmo, ako aj tie, ktorých svedkami
sme v súčasnosti – ukazujú, ako Boh
vie čakať. Boh čaká, pretože má do
činenia s ľuďmi. Ale preto, že On je
Osoba, má sa aj človek naučiť čakať.



„Viera si zo svojej povahy vyžaduje
zrieknutie sa bezprostredného
vlastníctva, ktoré je zdanlivo
ponúkané videním; je pozvaním k
otvoreniu sa zdroju svetla v úcte k
vlastnému tajomstvu Tváre, ktorá sa
chce zjaviť osobne a vo vhodnej
chvíli.“9

Príbeh o zlatom teľati na púšti (por.
Ex 32,1-8) je večným obrazom tejto
netrpezlivosti človeka s Bohom.
„Kým Mojžiš hovorí na Sinaji s
Bohom, ľud nevydrží čakať.“10

Rozumie sa teda, prečo starozákonní
proroci tak naliehavo varovali pred
modloslužbou,11ktorá prechádza
naprieč storočiami až dodnes.
Nikomu sa pochopiteľne nepáči, ak
ho niekto nazýva modloslužobníkom:
toto slovo naznačuje podriadenosť a
iracionálnosť, čo nie je práve
lichotivé. Stojí však za povšimnutie,
že proroci sa týmto výrazom obracali
predovšetkým k veriacemu ľudu.
Modloslužba totiž nie je iba problém



„národov“, ktoré nevzývajú Božie
Meno (por.Jer 10,25): máva svoje
miesto aj v živote veriaceho človeka,
ako akási „rezerva“, pre prípad, že
Boh nenaplní očakávania srdca,
akoby Boh nestačil. „Pred modlou
nehrozí možnosť nejakého povolania,
ktoré odvádza od vlastných istôt,
pretože modly nemajú ústa a
nehovoria (Žl 115,5). Chápeme teda,
že modla je zámienkou k tomu, aby
sme sa samy postavili do stredu
reality klaňaním sa dielu vlastných
rúk.“12 pretože v tom spočíva
pokušenie: stanoviť si tvár, aj keby to
mala byť len tá naša, akoby odrazená
v zrkadle. „Namiesto viery v Boha sa
uprednostňuje uctievanie modly,
ktorej tvár možno stanoviť a pôvod
ktorej je známy, pretože ju samy
zhotovujeme.“13 Hľadanie osobného
Boha, Tváre, ktorá chce byť prijatá, je
považované za nemožné, a sú
vyberané tváre, ktoré si volíme
samy: „prispôsobených“ bohov – s
horko sladkou pachuťou, ktoré toto



adjektívum niekedy máva; bohovia
„zo striebra, zlata, bronzu, železa,
dreva i kameňa, ktorí nevidia,
nepočujú, ani nič nevedia“ (Dan
5,23), ktorí sa však prepožičiavajú
našim túžbam.

Na tieto istoty môžeme byť upnutí
rôzne dlhý čas. Ale nejaké problémy
v práci, rodinná kríza, problematické
dieťa alebo ťažká choroba môžu
ľahko spôsobiť, že sa táto istota zrúti.
„Kde sú tí tvoji bohovia, ktorých si si
zadovážil? Len nech ťa prídu
vytrhnúť z tvojej biedy!“ (Jer 2,28).
Vtedy si človek uvedomí, že je na
svete sám; podobne ako Adam a Eva
v raji po prvotnom hriechu, si
uvedomí, že je nahý, že visí vo
vzduchoprázdne (por. Gen 3,7). Príde
chvíľa, keď už človek nemôže ďalej,
nestačí mu obvyklé vysvetlenie,
neuspokojí sa s výmyslami falošných
prorokov. Aj napriek tomu, že si to
ľudia neuvedomujú, pociťujú túžbu
utíšiť svoj nepokoj Božím učením.“14



Osobný Boh

V čom môže kresťanstvo prekonať
nedostatky idolov a utíšiť túto túžbu?
Kým pre iné náboženstvá a
spirituality „Boh zostáva veľmi
vzdialený a zdá sa, že nechce byť
spoznaný, nenechá sa milovať, nie je
priateľom,“15 kresťanský Boh „sa
zviditeľnil: v tvári Krista vidíme
Boha, Boha, ktorý sa dal spoznať.“16

Kresťanský Boh je ten Niekto, po
ktorom túži ľudské srdce. On sám
nám prišiel ukázať svoju tvár: „O
tom, čo sme počuli, vlastnými očami
videli, pozorne sledovali a čoho sme
sa svojimi rukami dotýkali, o Slove
života svedčíme a zvestujeme vám
ho.“ (Jn 1,3). Keď zlyhajú všetky
ľudské istoty, keď sa život a jeho
zmysel stane neistým, vstupuje na
scénu „Slovo života“. Kto ho
odmietne, stane sa akoby otrokom
svojej potreby lásky;17kto mu otvorí
dvere a rozhodne sa, že sa nebude
držať vlastných istôt alebo svojej



beznádeje, kto pred ním uzná sám
seba za úbohého chorého, za
úbohého slepca, môže objaviť jeho
tvár.

Čo ale znamená, že Boh je osoba, že
má tvár? A má vôbec táto otázka
zmysel? Keď Filip žiada Ježiša, aby
im ukázal Otca, Pán mu odpovie:
„Kto videl mňa, videl Otca“ (Jn 14,9).
Že sa Boh stal človekom v Ježišovi, že
skrze jeho človečenstvo sa Boh zjavil
ako osoba – čo je ústrednou
udalosťou kresťanskej viery -,
dokazuje, že táto otázka nenaznačuje
klamnú predstavu, ale že má
skutočný cieľ.

V úvahe o osobnom Bohu je teda
možné vychádzať z ľudskej osoby; je
to vlastne jediná cesta, pretože
nepoznáme priamym spôsobom
žiadnu inú formu osobnej existencie.
Je však potrebné vyvarovať sa
antropomorfizmu: pokušeniu
popisovať Boha podľa ľudských



meradiel, čosi ako zväčšenú,
zdokonalenú ľudskú bytosť. Už
samotný fakt, že Boh je Trojica osôb,
dokazuje, že jeho osobné Bytie
presahuje rámec našej vlastnej
existencie; preto však ešte táto cesta
nie je neužitočná ako pokus priblížiť
sa k jeho Tajomstvu na krídlach viery
a rozumu.18

Vráťme sa teda opäť k otázke: Čo
znamená byť osobou? Osoba sa od
neosobných tvorov líši tým, že
„vlastní sama seba vôľou: je to
transcendencia bytosti, ktorá môže
povedať ja.“19 Transcendencia preto,
že onoja robí z každej osoby –
vrátane tých, ktoríja povedať nemôžu
– pred zvyškom vesmíru samostatnú
skutočnosť; každá osoba je
takpovediac hlbinou. „Hlbina sa
ozýva hlbine“ (Žl 42,8), hovorí verš
žalmu, v ktorom svätý Augustín
spoznáva tajomstvo ľudskej osoby.
20Povedať, že Boh je osoba, teda
znamená, že ide o Ja, ktoré je svojim



pánom a je iné než ja, nie je však
vedľa mňa, ako ktorákoľvek iná
ľudská osoba. Boh je, ako tiež hovoril
svätý Augustín v jednom výraze,
ktorého hĺbku je ťažké
prekonať,interior intimo meo:
vnútornejšie ako moje vlastné vnútro
21

,pretože sa nachádza v najhlbšom

počiatku môjho bytia. On na mňa
myslel a nikdy myslieť neprestane.

Práve tu sa objavuje rozhodujúca
hranica medzi našim osobným bytím
a bytím Boha. Naša existencia je
zásadne závislá od Boha: sme, 
pretože On chcel; naša existencia je v
jeho rukách. „Na počiatku západnej
filozofie sa opakovane objavuje
otázka pre arjé, počiatku všetkých
vecí, a sú na ňu rôzne hlboké
odpovede. Avšak iba jedna odpoveď
je správna: uvedomiť si, že môj
počiatok je v Bohu. Lepšie povedané:
„v Božej vôli, zameranej na mňa, no
to, čím mám byť, aby som bol, kým
som.“22 Boh rozhodol, aby som



existoval a bol práve taký aký som;
preto sa môžem prijať a pokladať sa
za dobro. Tak je to vždy, keď dieťa
zistí, že je milované svojimi rodičmi,
vždy, keď mu pohľad, úsmev, gesto
povie „Som rád, že si!“23 spoznáva, že
je úplne závislé ... a zároveň
bezpodmienečne milované.

„On je náš Stvoriteľ, jemu
patríme.“ (Ž 100,3). Má v sebe táto
radikálna závislosť nejakú formu
nadvlády? Ak by sme mali odpovedať
kladne, museli by sme povedať, že
keď sa matka usmieva na svoje malé
dieťa, chce ho pritom ovládať. Je
nadvláda jedinou formou vzťahu
medzi osobami? Je dokonca hlavnou
formou? Oproti logike nadvlády sa
nám ihneď predstavuje iná, silnejšia
logika: logika lásky. Oproti postoju
toho, kto druhému hovorí: „Musíš byť
taký, ako ja hovorím, aby si bol“, sa
ozýva oveľa osobnejšie zvolanie: „Je
dobre, že si...aký si!“ To je slovo,
ktorým sa obraciame na milovanú



osobu, na choré dieťa, na starého
otca, slovo, ktorým je ten druhý
prijatý taký, aký je ... je milovaný.

Uznať, že nie som svojim pôvodcom,
neznamená prijať bez váhania svoju
nekonečnosť: taký záver zostáva len
na povrchu veci. V skutočnosti to
znamená otvoriť sa nekonečnosti
Boha; znamená to uznať, že „ kým
žijem, sme dvaja. Môj život je vo
svojej podstate vzťahom. Existujem
iba preto, že som vyslovene niekým
iným. Uznať túto absolútnu závislosť
jednoducho znamená utvrdiť sa v
tom, čím som. Existujem iba preto, že
som milovaný.A život pre mňa bude
znamenať, že budem sám milovať, že
odpoviem na milosť vďačnosťou“.24

Kresťanské Zjavenie nám umožňuje
spoznať Boha, ktorý sa riadi touto
logikou. Boha, ktorý tvorí z Lásky, z
množstva Lásky. Ba čo viac: Boha,
ktorýje Láska. A práve v stretnutí s
ním objavíme svoju vlastnú tvár:
objavíme, kým sme.



Božia tvár

„Nie sme náhodným a nezmyselným
produktom vývoja,“ povedal
Benedikt XVI. po svojom zvolení na
Petrov stolec. „Každý z nás je plodom
Božej myšlienky. Každý z nás je
chcený, každý je milovaný, každý je
nutný.“25 Táto skutočnosť nie je len
predmetomintelektuálneho chápania.
Inými slovami nestačí povedať:
„Dobre, už tomu rozumiem.“ Je to 
iskra, ktorá zapaľuje celý život:
umožňuje pohľad na kresťanstvo,
ktorý ďaleko prekonáva pohľad
intelektuálneho systému a premieňa
život od základu.

Z tohto nového pohľadu modlitba
dostáva ústredné miesto v živote, ako
to môžeme vidieť v Ježišovom živote.
26 Modlitba nemá nič spoločné s
koncepciami, ktoré skresľujú jej
zmysel, nespočíva v seba
vyprázdnení ani v úslužnom
poslúchaní cudzej vôle. Dobre to



vysvetľuje pápež František , keď
opisuje, ako sa modlí: „Cítim, ako by
som bol v rukách niekoho iného, ako
by ma Boh bral za ruku. Myslí, že je
potrebné dôjsť k transcendentálnej
odlišnosti Pána, ktorý je Pánom
všetkého, ale vždy rešpektuje našu
slobodu.“27 Modlitba teda v prvom
rade znamená objaviť, že sme s
Bohom: Niekým živým, skutočným,
ktorý nie je ja sám; Niekým, kým
skutočne som, v kom objavujem
svoju pravú tvár.

Vedomie, že nás stvoril Boh, v nás
nevyvoláva pocit, že sme odmietnutí,
ale práve naopak prijatí. Niekto nám
povedal: „Je dobré, že si!“ A ten
Niekto to navyše naveky potvrdil a
stanovil tým, že za každého z nás
položil život. Postoj, ktorý môžeme
zaujať pred Bohom, nespočíva v tom
podriadiť sa, alebo sa vzoprieť, ale
uzavrieť sa do lásky, alebo nechať sa
milovať, aby sme mohli
odpovedaťláskou. Našim Počiatkom



je Láska, a k Láske sme boli Bohom
vyvolení a povolaní. Preto keď v
nebi„uvidíme Božiu tvár, spoznáme,
že sme ju poznali odjakživa. Bol
zasvätený do všetkých našich
pozemských skúseností nevinnej
lásky; stvoril ich , udržiaval a v
každej chvíli vnútorne oživoval.
Všetko, čo v nich bolo skutočnou
láskou, bolo dokonca aj na zemi
oveľa viac jeho než naše, a naše to
bolo iba preto, že to bolo jeho.“28

Lucas Buch – Carlos Ayxelá

*****

Literatúra na doplnenie témy

František, Ap. exh. Evangelium
gaudium, 24-11-2013, b. 264-267:
Osobné stretnutie s Ježišovou láskou,
ktorá nám priniesla spásu.“

František, Enc. Lumen Fidei,
29-6-2013, č. 8-39.



Benedikt XVI., Audiencia, 16-1-2013.

Pápežská rada pre kultúru, Pápežská
rada pre medzináboženský dialóg
(2003), Ježiš Kristus, nositeľ živej vody.
Kresťanská úvaha o hnutí New Age (O
kresťanstve vzhľadom k rozmachu
hnutia New Agea iných spiritualít).

Kongregácia pre náuku viery (1989) 
Orationis Formas. List biskupom
katolíckej cirkvi o niektorých
aspektoch kresťanskej meditácie (O
osobnom vzťahu s Bohom ako
základnom prvku kresťanskej
modlitby).

Borghello, U.Liberare l´amore. La
comuneidolatria, l´angoscia in
agguato, la salvezza cristiana, (kap.
2-4), Ares, 2009.

Brggraf, J. „La libertad, don y tarea“.
In: Burggraf, J. La transmisión de la fe
en la sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015.



Daniélou, J.Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, kap. 2, „ El
Dios de los filósofos“ (orig. Dieu et
nous).

Guardini, R. Sebepřijetí – Životní
období, Zvon, Praha 1997 (orig. Die
Annahme seiner selbst).

-Svet a osoba . Eseje ku kresťanskej
náuke o človeku, Trinitas, Svitavy
2005. (orig. Welt und Person.
Versuche zur christlichen Lehre vom
Menschen).

Ratzinger, J. Úvod do kresťanstva,
Petrov, Brno 1991 (I. 4.2 „Osobný
Boh“). (Orig. Einfuhrung in das
Christentum)

-El Dios de los cristianos (I. 1 „Dios
tiene nombre“), Sígueme, 2009 (orig. 
Der Gott Jesu Christi. Betrachtungen
uber den Dreieinigen Gott).

- Viera, pravda, tolerancia.
Kresťanstvo a svetové náboženstvá (I.



1. „ Jednota a pluralita náboženstiev.
Miesto kresťanskej viery v dejinách
náboženstva“). (orig. Glaube,
Waqhrheit, Toleranz. Das
Christentum und die Weltreligionen).

-„ Sobre el concepto de persona en
teología“. In: Ratzinger, J. Palabra en
la Iglesia, Sígueme, 1976 s. 165-180
(orig. „Zum Personverständnis in
Teologie“).

1„Budem sa musieť pred tebou
ukrývať. Budem na zemi tulákom a
vyhnancom“(Gen 4,14) „Neuvidíš
moju tvár. Nikto z ľudí ma nemôže
uvidieť a zostať na žive“ (Ex 33,20);
„Nech Boh rozjasní nad tebou svoju
tvár a nech ťa požehná!“(Nm 6,25);
„ Prečo si skrývaš tvár? Prečo ma
pokladáš za protivníka?“(Job 13,24);
„Kedy už pôjdem a uvidím Božiu
tvár?“ (Žl 42,3); „Nebudem už na vás



pozerať s nevôľou. Som predsa
milosrdný, hovorí Pán“ (Jer 3,12);
„Budem hľadieť na jeho tvár a na čele
budem mať jeho meno“ (Zj 22,4).

2Benedikt XVI., Homílie, 21-VIII-2005.

3Tamtiež.

4J.H.Newman, Lectures on the
Prophetical Office of the Church,
Londýn 1838, s. 429.

5František, enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013, č. 2.

6Ísť s Kristom, č. 174.

7 František, ap.exh. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, č.3.

8 František, Generálna audiencia, 11-
X-2017.

9František, Lumen Fidei, č. 13.

10Tamtiež.



11 Por. napr. Bar 6, 45-51; Jer 2,28; Iz
2,8;37,19.

12 František, Lumen Fidei, č. 13.

13 Tamtiež.

14 Boží priatelia, č. 260.

15Benedikt XVI., Lectio divina. 12-
II-2010.

16 Tamtiež.

17 Por. U. Borghello. Liberare l
´amore, Milán, Ares 2009, s. 34.

18Obrazom „krídiel“ má svätý Ján
Pavol II. na začiatku svojej encykliky
Fides et Ratio (14-IX-1998) na mysli
vieru a rozum.

19 J. Daniéliou, Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, s. 95.

20 Por. svätý Augustín, Enarrationes
in Psalmos, 41, b. 13-14.



21Svätý Augustín, Vyznania III. 6.11.

22 R. Guardini, La aceptación de sí
mismo, Guadarrama, Madrid 1962, s.
29.

23Toto je definícia lásky, ktorú použil
J. Pieper vo svojej známej knihe 
Čnosti, Česká křesťanská akademie,
2000.

24 J. Daniélou, Dios y nosotros, s. 108.

25 Benedikt XVI., Homília na sv. omši
na zahájení pontifikátu, 24-IV.2005.

26 Por. Benedikt XVI., Audiencia, 30-
XI-2011.

27 S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco, 54.

28 C.S. Lewis, Štyri lásky, Návrat
domov, Praha 1997, s. 106.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/ja-hladam-tvoju-tvar-pane-

viera-v-osobneho-boha/ (08.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/ja-hladam-tvoju-tvar-pane-viera-v-osobneho-boha/
https://opusdei.org/sk-sk/article/ja-hladam-tvoju-tvar-pane-viera-v-osobneho-boha/
https://opusdei.org/sk-sk/article/ja-hladam-tvoju-tvar-pane-viera-v-osobneho-boha/

	„Ja hľadám tvoju tvár, Pane.“ Viera v osobného Boha

