
opusdei.org

Homília na Zelený
štvrtok

Homília svätého Josemaríu na
Zelený štvrtok s názvom
„Eucharistia, tajomstvo viery a
lásky“.

17.04.2025

Bolo pred veľkonočnými sviatkami.
Ježiš vedel, že nadišla jeho hodina
odísť z tohto sveta k Otcovi. A pretože
miloval svojich, čo boli na svete,
miloval ich do krajnosti (Jn 13, 1)…
Tieto slová svätého Jána čitateľovi
jeho Evanjelia oznamujú, že v onen
deň sa má udiať niečo veľké. Je to



predslov nežný a dojímavý, paralelný
s veršami zaznamenanými v
rozprávaní svätého Lukáša: Veľmi
som túžil — tvrdí Pán — jesť s vami
tohto veľkonočného baránka skôr, ako
budem trpieť (Lk 22, 15). Začnime s
prosbou k Duchu Svätému, aby nás
pripravil na pochopenie každého
Ježišovho výrazu a každého gesta:
lebo chceme žiť nadprirodzený život,
lebo Pán nám prejavil svoju túžbu
dať sa nám za pokrm našim dušiam a
pretože uznávame, že jedine on má 
slová večného života (Jn 6, 68).

Viera nás vedie spolu so Šimonom
Petrom vyznať: A my sme uverili a
spoznali, že ty si Boží Svätý (Jn 6, 69).
A je to viera, zliata s našou
nábožnosťou, ktorá nás v tých
nadpozemských momentoch nabáda
napodobniť Jánovu odvahu: priblížiť
sa k Ježišovi a skloniť hlavu na
Majstrovu hruď (Porov. Jn 13, 25),
ktorý vrelou láskou miloval svojich a



— ako sme práve počuli — miloval
ich až do krajnosti.

Každý pokus, čo i len zďaleka si
nárokujúci vysvetliť tajomstvo
Zeleného štvrtka, javí sa ako
nedokonalý. Nie je však ťažké sčasti
vytušiť pocity Ježišovho srdca v
spomínaný večer, posledný večer, čo
strávil so svojimi pred obetou na
Kalvárii.

Predstavme si čisto ľudskú skúsenosť
lúčenia sa dvoch ľudí, ktorí sa milujú.
Chceli by byť navždy spolu, no
povinnosť — nech už je akákoľvek —
ich núti rozlúčiť sa. Želali by si ostať
navždy spolu — a nemôžu. Ľudská
láska, akokoľvek veľká by bola, je
obmedzená, a na svoje vyjadrenie
musí použiť symboly: keď sa dvaja
lúčia, darujú si niečo na pamiatku,
možno fotografiu, no s takým
ohnivým venovaním, že je
prekvapujúce, že sám papier
nezhorí. Viac nedokážu urobiť, lebo



moc ľudí nesiaha tak ďaleko, ako ich
túžba.

Lenže čo nemôžeme my, to môže
Pán. Ježiš Kristus, dokonalý Boh a
dokonalý Človek, nezanecháva len
symbol, ale skutočnosť: on sám
zostáva. Odchádza k Otcovi, no
zároveň zotrváva medzi ľuďmi.
Nezanechá nám tu obyčajný dar,
ktorý v nás vzbudí spomienku
naňho, nejaký obrázok, čo sa časom
rozmaže a vybledne ako zožltnutá
fotografia, úplne bezvýznamná pre
tých, ktorí neboli hrdinami tej
láskyplnej chvíle. Pod spôsobom
chleba a vína je tu však skutočne
prítomný on sám: so svojím Telom a
so svojou Krvou, so svojou Dušou a
so svojou Božskou prirodzenosťou.

Radosť Zeleného štvrtka

Ako dobre teraz chápeme pieseň,
ktorú kresťania všetkých čias
neprestajne spievajú na chválu
Najsvätejšej Eucharistie:



Sviatosť tela tajomného

veleb jazyk, vďačne chváľ!

Veleb predrahá krv jeho,

ktorú za nás vylieva;

on, plod lona panenského,

slávny, dobrý, večný Pán (Hymnus 
Pange lingua). Je nutné nábožne sa
klaňať Bohu, z lásky k nám ukrytému
v Eucharistii (Porov. sv. Tomáš
Akvinský, hymnus Adoro te devote — 
Klaniam sa ti vrúcne): je to ten istý
Ježiš Kristus, ktorý sa narodil z
Panny Márie; ten istý, ktorý trpel a
bol ukrižovaný; ten istý, ktorému z
prebodnutého boku vytryskla krv a
voda (Porov. Ave verum corpus).

Ó svätá hostina, pri ktorej prijímame
Krista: slávi sa pamiatka jeho
umučenia, duša sa napĺňa milosťou a
dostávame závdavok budúcej slávy
(Hymnus O sacrum convivium).



Liturgia Cirkvi takto v krátkych
slohách zhrnuje vrcholné kapitoly
dejín túžobnej lásky, akou nás
zahŕňa Pán.

Boh našej viery nie je vzdialenou
bytosťou, ľahostajne pozorujúcou
osudy ľudí: ich túžby, ich zápasy, ich
úzkosti. Je to Otec, ktorý až tak miluje
svoje deti, že posiela Slovo, druhú
božskú osobu Najsvätejšej Trojice,
aby sa stalo telom, zomrelo za nás a
vykúpilo nás. Je to ten istý milujúci
Otec, ktorý nás teraz nežne priťahuje
k sebe prostredníctvom pôsobenia
Ducha Svätého, prebývajúceho v
našich srdciach.

Radosť Zeleného štvrtka vlastne
pochádza odtiaľ: z poznania, že
Stvoriteľ sa rozlieva láskou k svojim
stvoreniam. Akoby nestačilo už toľko
iných dôkazov jeho milosrdenstva,
náš Pán Ježiš Kristus ustanovuje
Eucharistiu, aby sme ho mohli mať
vždy blízko pri sebe, pretože —



nakoľko to vôbec môžeme pochopiť
— ten, ktorý nič nepotrebuje,
pohnutý láskou sa nechce zaobísť bez
nás. Najsvätejšia Trojica si
zamilovala človeka, pozdvihla ho do
poriadku milosti a urobila ho na svoj 
obraz a podobu (Gn 1, 26); vykúpila
ho z hriechu — z hriechu Adama,
ktorý padol na celé ľudské pokolenie,
ako aj z osobných hriechov každého
jedného z nás — a túži skutočne
prebývať v našej duši: Kto ma miluje,
bude zachovávať moje slovo a môj
Otec ho bude milovať; prídeme k nemu
a urobíme si uňho príbytok (Jn 14, 23).

Eucharistia a tajomstvo
Najsvätejšej Trojice

Tento trojičný prúd lásky k ľuďom —
lásky zo strany Najsvätejšej Trojice —
sa najvznešenejším spôsobom
zvečňuje v Eucharistii. Pred
mnohými rokmi sme sa všetci v
katechizme učili, že Najsvätejšiu
Eucharistiu môžeme považovať za



Obetu a Sviatosť; a že táto Sviatosť sa
nám predstavuje ako sväté
prijímanie a ako poklad na oltári: vo
Svätostánku. Eucharistickému
tajomstvu Corpus Christi —
Kristovho Tela, ktoré je prítomné vo
všetkých Svätostánkoch sveta, venuje
Cirkev osobitný sviatok: Sviatok
Božieho Tela a Krvi. Dnes, na Zelený
štvrtok, upriamime našu pozornosť
na Najsvätejšiu Eucharistiu ako na
obetu a pokrm, teda na svätú omšu a
sväté prijímanie.

Hovoril som o trojičnom prúde lásky
k ľuďom. A kde inde ho možno vidieť
jasnejšie než vo svätej omši? Na tejto
posvätnej oltárnej obete má účasť
celá Svätá Trojica. Preto teda vo
vstupnej modlitbe, v tichej modlitbe
nad darmi a v modlitbe po svätom
prijímaní tak rád opakujem slová
eucharistickej modlitby: Skrze nášho
Pána Ježiša Krista, tvojho Syna – čím
sa obraciame k Otcovi –, ktorý je Boh
a s Tebou žije a kraľuje v jednote s



Duchom Svätým po všetky veky vekov.
Amen.

Vo svätej omši sa neustále vznáša
modlitba k Otcovi. Kňaz zastupuje
večného Kňaza, Ježiša Krista, ktorý je
zároveň aj Obeťou. A pôsobenie
Ducha Svätého vo svätej omši je
takisto neopísateľné a nepochybné.
„Mocou Ducha Svätého, píše svätý
Ján Damascénsky, sa uskutočňuje
premena chleba na Kristovo telo (Sv.
Ján Damascénsky, De fide ortodoxa,
13 (PG 94, 1139))“.

Toto pôsobenie Ducha Svätého sa
jasne prejavuje vo chvíli, keď kňaz
zvoláva Božie požehnanie na obetné
dary: Nebeský Otče, priniesli sme
obetné dary na tvoj oltár a vrúcne ťa
prosíme, — posväť ich ohňom Ducha
Svätého (Rímsky misál, Modlitba nad
obetnými darmi); aby sa stali
nepoškvrnenou obetou, ktorá
prinesie najsvätejšiemu Božiemu
menu slávu, akú zasluhuje.



Posvätenie, o ktoré prosíme, sa
pripisuje Utešiteľovi, zoslanému nám
skrze Otca i Syna. Činnú účasť Ducha
Svätého v obete uznávame, keď sa
tesne pred svätým prijímaním
modlíme: Pane Ježišu Kriste, Syn
Boha živého, ty si z vôle Otca a za
spoluúčinkovania Ducha Svätého
svojou smrťou oživil svet (Rímsky
misál, Lámanie chleba)...

V oltárnej obete je prítomná celá
Najsvätejšia Trojica. Z vôle Otca a za
spolupráce Ducha Svätého sa Syn
obetuje vo vykupiteľskej obete.
Naučme sa stýkať sa s Najsvätejšou
Trojicou, s Trojjediným Bohom: s
tromi božskými osobami jednej
podstaty, lásky a účinného
posväcujúceho pôsobenia.

Ihneď po umytí rúk začne kňaz
vzývať: Prijmi, Trojjediný Bože, túto
obetu, ktorú ti prinášame na
pamiatku umučenia,
zmŕtvychvstania a nanebovstúpenia



nášho Pána, Ježiša Krista (Rímsky
misál, Ofertórium). A v závere svätej
omše nasleduje ďalšia modlitba
horlivej úcty voči Trojjedinému
Bohu: Všemohúci Bože, prijmi
pokornú obetu, ktorú ti tvoj nehodný
služobník priniesol a nájdi v nej
zaľúbenie; prosíme ťa, aby sa skrze
tvoje milosrdenstvo stala obetou na
odpustenie pre mňa a pre všetkých, za
ktorých bola prinesená (Rímsky
misál, modlitba pred požehnaním).

Svätá omša — opätovne
zdôrazňujem — je úkonom božským,
trojičným, nie ľudským. Kňaz, ktorý
ju slávi, ju slúži ako Pánom poverený
zástupca, prepožičiavajúci svoje telo
a svoj hlas; nekoná v svojom mene,
ale in persona et in nomine Christi —
v osobe a v mene Krista.

Láska Najsvätejšej Trojice k ľuďom
spôsobuje, že z prítomnosti Krista v
Eucharistii plynú pre Cirkev a celé
ľudstvo všetky milosti. Je to obeta,



ktorú predpovedal prorok Malachiáš:
Lebo od východu slnka až po západ
veľké je moje meno medzi národmi a
na každom mieste budú obetovať,
budú prinášať môjmu menu obetu
čistú (Mal 1, 11). Je to Kristova obeta,
prinášaná Otcovi za spolupráce
Ducha Svätého: obeta nekonečnej
hodnoty, zvečňujúca v nás
Vykúpenie — niečo, čo obety Starého
zákona dosiahnuť nemohli.

Svätá omša v živote kresťana

Svätá omša nás takýmto spôsobom
stavia pred základné tajomstvá viery,
pretože je výslovným darom
Najsvätejšej Trojice Cirkvi. A tak je
zrejmé, prečo má byť svätá omša
stredobodom a koreňom
duchovného života kresťana. „Všetky
ostatné sviatosti sú zamerané na ňu
ako na svoj cieľ (Sv. Tomáš Akvinský, 
Summa theologiae 3, 65, 3)“. Život
milosti, ktorý sme dostali
prostredníctvom krstu a ktorý v nás



rastie, posilnený birmovaním,
smeruje vo svätej omši k svojmu
naplneniu. „Keď sa zúčastňujeme na
Eucharistii, píše svätý Cyril
Jeruzalemský, Duch Svätý nás
duchovne zbožšťuje, čím nás
nielenže formuje podľa Krista, ako to
bolo pri krste, ale nás celkom
pretvára, začleňujúc nás do plnosti
Ježiša Krista (Sv. Cyril Jeruzalemský, 
Catecheses, 22, 3)“.

Vyliatie Ducha Svätého pretvárajúce
nás v Krista nám dáva povedomie
Božích detí. Utešiteľ, ktorý je láska,
nás učí, aby sme touto cnosťou
nechali preniknúť celý náš život; a
keď budeme s Kristom consummati in
unum — dokonale jedno (Jn 17, 23),
môžeme byť medzi ľuďmi tým, čo
svätý Augustín videl v Eucharistii:
„znak jednoty“ a „puto lásky“ (Sv.
Augustín, In Ioannis Evangelium
tractatus, 26, 13).



Neprezradím nič nového, keď
poviem, že niektorí kresťania majú o
svätej omši len veľmi biednu
predstavu; že pre ďalších je to len
čisto vonkajší obrad, ak nie iba rýdza
spoločenská konvencia. Je to tak
preto, lebo naše úbohé srdcia sú
schopné prežívať aj ten najväčší dar
Boha ľuďom rutinne. Počas svätej
omše, tejto omše, ktorú teraz
slávime, pôsobí — opakujem —
zvláštnym spôsobom Najsvätejšia
Trojica. Odpoveď na toľkú lásku si z
našej strany vyžaduje úplné
odovzdanie, tela i duše: lebo vtedy
počujeme Boha, hovoríme s ním,
vidíme ho, požívame ho. A keď už
slová nestačia, oživíme svoj jazyk
spevom — Pange, lingua! —, nech
pred celým svetom ohlasuje Pánove
veľké skutky.

Prežívať svätú omšu znamená
zotrvávať v neustálej modlitbe a byť
presvedčený, že pre každého z nás je
to osobné stretnutie s Bohom: keď sa



mu klaniame, chválime ho, prosíme
ho, vzdávame mu vďaky,
zadosťčiníme za naše hriechy,
očisťujeme sa a cítime sa byť v
Kristovi zjednotení so všetkými
kresťanmi.

Možno sme si niekedy položili
otázku, ako sa môžeme Bohu
odvďačiť za toľkú lásku; možno sme
aj zatúžili dostať jasne definovaný
program kresťanského života.
Riešenie je jednoduché a prístupné
všetkým veriacim: s láskou sa
zúčastňovať na svätej omši a naučiť
sa v nej stýkať s Bohom, pretože v
tejto obete je obsiahnuté všetko, čo
od nás Pán očakáva.

Dovoľte, aby som vám pripomenul to,
na čom ste sa už mnohokrát
zúčastnili: priebeh liturgických
obradov. Ak ich budeme sledovať
krok za krokom, je dosť možné, že
Pán každému z nás odhalí, v čom sa
má polepšiť, aké zlozvyky odstrániť a



ako má vyzerať naše bratské
spolunažívanie so všetkými ľuďmi.

Kňaz pristupuje k Božiemu oltáru, k
oltáru Boha, ktorý rozradosťuje našu
mladosť. Svätá omša sa začína
radostnou piesňou, pretože je tu
prítomný Boh. Je to radosť, ktorá sa
spolu s úctou a láskou prejaví aj
pobozkaním oltára, symbolu Krista a
pamiatky svätých: neveľkého, ale
posvätného miesta, pretože na tejto
kamennej doske sa uskutočňuje
sviatosť nekonečnej účinnosti.

Confiteor — úkon kajúcnosti,
stavajúci nás pred našu nehodnosť;
nie je to len nejaká abstraktná
spomienka na vinu, ale veľmi
konkrétne pripomenutie si našich
hriechov a zanedbaní. Preto
opakujeme: Kyrie eleison, Christe,
eleison — Pane zmiluj sa, Kriste
zmiluj sa. Keby odpustenie, ktoré
potrebujeme, záviselo od našich
zásluh, v tom okamihu by naše duše



naplnil trpký smútok. My však z
Božej dobroty dostávame odpustenie
na základe Božieho milosrdenstva, a
preto mu spievame na chválu: 
Gloria! — veď len ty si Svätý, len ty si
Pán, len ty si Najvyšší, Ježišu Kriste, s
Duchom Svätým v sláve Boha Otca.

V tejto chvíli počúvame slová Písma:
čítanie a Evanjelium, svetlá Ducha
Svätého, ktorý k nám hovorí
ľudskými slovami, aby náš rozum
poznal a kontemploval, naša vôľa sa
posilnila a naše skutky došli
naplnenia. Lebo sme jeden ľud, ktorý
vyznáva jednu vieru, jedno Verím;
ľud, zhromaždený v jednote Otca,
Syna a Ducha Svätého (Sv. Cyprián, 
De dominica oratione, 23 (PL4,553)).

Pokračujeme liturgiou Eucharistie,
prípravou obetných darov: chleba a
vína z práce ľudských rúk. Nie je to
veľa, ale zato sprevádzané
modlitbou: Prijmi nás, Bože, v duchu
pokorných a v srdci skrúšených, a



naša dnešná obeta nech nájde
zaľúbenie v tvojich očiach. A potom
znovu prichádza pripomenutie našej
úbohosti a túžba, aby všetko, čo sa
prednáša Pánovi, bolo rýdze a
očistené: Pane, zmy zo mňa moju vinu
a očisť ma od hriechu.

Pred malou chvíľou, pred umývaním
rúk, sme vzývali Ducha Svätého,
prosiac ho, aby požehnal obetu,
prinášanú jeho svätému menu. Po
očisťovaní sa obraciame k celej
Najsvätejšej Trojici, aby prijala
obetné dary — Suscipe, Sancta
Trinitas —, ktoré predkladáme na
pamiatku života, smrti,
zmŕtvychvstania a nanebovstúpenia
Krista, ku cti Márie, vždy Panny a ku
cti všetkých svätých.

Aby obeta bola na spásu všetkým,
kňaz sa modlí: Orate, fratres… — 
Modlite sa, bratia a sestry, aby sa
moja i vaša obeta zaľúbila Bohu Otcu
všemohúcemu. Ľud odpovie: Nech



Pán prijme obetu z tvojich rúk na
chválu a slávu svojho mena, na úžitok
nám i celej svätej Cirkvi. Modlite sa,
bratia — hoci by sa vás zhromaždilo
len niekoľko; hoci by tu bol fyzicky
prítomný iba jeden kresťan a hoci by
tu bol len sám celebrujúci kňaz —,
lebo ktorákoľvek svätá omša je
všeobecnou obetou, vykupujúcou 
ľudí z každého kmeňa, jazyka, ľudu a
národa (Zj 5, 9).

Vďaka spoločenstvu svätých
získavajú všetci kresťania milosti z
každej svätej omše, či už sa slávi pred
stovkami ľudí, alebo kňazovi asistuje
len jeden roztržitý miništrant. Nech
je ako chce, pri svätej omši sa
zakaždým spája nebo so zemou, aby
spolu s Pánovými anjelmi zaznel
spev: Sanctus, Sanctus, Sanctus… — 
Svätý, svätý, svätý…

Keď velebím a chválim Boha, robím
to spolu s anjelmi: nepadne mi to
zaťažko, lebo pri slávení svätej omše



viem, že som nimi obklopený;
klaňajú sa Najsvätejšej Trojici. Viem,
že tu istým spôsobom zasahuje aj
Panna Mária, vďaka jej dôvernému
putu s Najsvätejšou Trojicou a aj
preto, lebo je Kristovou Matkou
podľa tela a krvi: Matkou Ježiša
Krista, pravého Boha a pravého
človeka. Kristus, ktorý sa počal v lone
preblahoslavenej Panny bez
prispenia muža, výlučne mocou
Ducha Svätého, má tú istú krv ako
jeho Matka: a túto krv obetuje vo
vykupiteľskej obete na Kalvárii i vo
svätej omši.

Takto so synovskou dôverou
vstupujeme do Rímskeho kánonu
eucharistickej modlitby, ktorá nášho
Boha Otca volá: clementissime Pater
— najláskavejší Otče. Prosíme ho za
Cirkev a za všetkých v Cirkvi: za
pápeža, za svoju rodinu, za našich
priateľov i kolegov. A katolík so
svojím univerzálnym srdcom prosí
za všetkých ľudí, pretože nik nemôže



zostať vylúčený z jeho apoštolskej
horlivosti. Aby bola naša prosba
vyslyšaná, s úctou spomíname na
preblahoslavenú Máriu, vždy Pannu,
ako aj na hŕstku tých, ktorí ako prví
nasledovali Krista a zomreli zaňho.

Quam oblationem… Blíži sa chvíľa
premenenia. Teraz je to znova
Kristus, ktorý vo svätej omši
prostredníctvom kňaza koná: Toto je
moje Telo… Toto je kalich mojej Krvi…
Ježiš je s nami! Pri transsubstanciácii
– premenení – sa opäť sprítomňuje
nekonečné Božie bláznovstvo,
diktované láskou. Keď dnes opäť
nadíde tá chvíľa, nech každý z nás v
tichosti srdca povie Pánovi, že už nás
nič nedokáže od neho odlúčiť, že jeho
bezbranná ochota ostať pod
spôsobom chleba a vína – tak
krehkým! – nás premieňa na
dobrovoľných otrokov: Praesta meae
menti de te vivere, et te illi semper
dulce sapere — Daj, nech duch môj
vždy len tebou sa živí, po sladkosti



tvojej vždy je dychtivý (Sv. Tomáš
Akvinský, hymnus Adoro te devote).

A sú tu i ďalšie prosby, lebo my ľudia
sme takmer vždy naklonení o niečo
prosiť: za našich zomrelých bratov a
sestry, za seba samých. Sem sa
zmestia aj všetky naše nevernosti a
naše biedy. Bremeno je veľké, ale on
ho chce niesť za nás a s nami. Kánon
sa končí ďalším vzývaním
Najsvätejšej Trojice: per Ipsum, et
cum Ipso, et in Ipso... – Skrze Krista, s
Kristom a v Kristovi, máš ty, Bože
Otče všemohúci, v jednote s Duchom
Svätým všetku úctu a slávu po všetky
veky vekov.

Ježiš je Cesta, je Prostredník; v ňom
máme všetko, bez neho – nemáme
nič. V Kristovi, ako nás to on sám
naučil, sa osmeľujeme povedať
Všemohúcemu Bohu Otče náš: on, čo
stvoril nebo i zem, je tým milujúcim
Otcom, ktorý od každého jedného z
nás očakáva, že sa k nemu budeme



neustále vracať, každý z nás ako jeho
nový a zároveň ten istý márnotratný
syn či dcéra.

Ecce Agnus Dei… – Hľa, Baránok
Boží…; Domine, non sum dignus… –
Pane, nie som hoden… Chystáme sa
prijať Pána. Keď si tu na zemi chceme
uctiť nejakých ľudí, stretnutie s nimi
sprevádzajú svetlá, hudba,
slávnostné oblečenie. A na prijatie
Krista do našej duše – ako sa máme
pripraviť? Zamysleli sme sa niekedy
nad tým, ako by sme sa zachovali,
keby sme mohli prijímať len jediný
raz v živote?

Keď som bol ešte dieťa, vôbec nebola
rozšírená prax častého svätého
prijímania. Spomínam si, ako sa
ľudia zvykli na sväté prijímanie
pripravovať: akú dôkladnú
starostlivosť venovali duši i telu.
Najlepší oblek, riadne učesané vlasy,
čisté telo aj po fyzickej stránke, a
azda aj zopár kvapiek kolínskej…



Boli to malé nežnosti vlastné
zamilovaným, nežnôstky duší
jemných i silných, ktoré sa vedeli
odplácať za lásku láskou.

S Kristom v duši sa svätá omša blíži k
záveru: požehnanie v mene Otca i
Syna i Ducha Svätého nás bude
sprevádzať počas celého dňa, pri
našej obyčajnej a prostej úlohe:
posväcovať všetky ušľachtilé ľudské
činnosti.

Účasťou na svätej omši sa naučíme
mať vzťah s každou Božskou osobou:
s Otcom, ktorý splodil Syna; so
Synom, ktorý je splodený Otcom; s
Duchom Svätým, ktorý z obidvoch
vychádza. Keď sa stýkame s
ktoroukoľvek z týchto troch Božských
osôb, stýkame sa tak so samotným
Bohom; a keď sa stýkame so všetkými
tromi, s celou Svätou Trojicou,
stýkame sa tak vlastne s jedným,
jediným pravým Bohom. Milujte
svätú omšu, deti moje, milujte svätú



omšu. A k svätému prijímaniu
pristupujte s dychtivou túžbou, aj
keď máte v srdci chlad, aj keď nič
necítite: prijímajte s vierou, nádejou
a vrúcnou láskou.

Spoločenstvo s Ježišom Kristom

Nemiluje Krista, kto nemiluje svätú
omšu a kto sa ju nesnaží sláviť v
sústredení a pokojne, oddane a s
láskou. Láska robí zamilovaných
ohľaduplnými a jemnými; odhalí im,
aby o ne dbali, niekedy veľmi malé
detaily, ktoré sú ale zakaždým
vyjadrením vášnivého srdca.
Takýmto spôsobom sa máme
zúčastňovať aj na svätej omši. Preto
som mal vždy podozrenie, že tí, čo
chcú, aby bola omša krátka a rýchla,
svojím neelegantným postojom
prezrádzajú, že ešte nepochopili, čo
znamená Najsvätejšia obeta na
oltári.

Láska ku Kristovi, ktorý sa za nás
obetuje, nás vedie, aby sme si po



skončení svätej omše našli niekoľko
minút na osobné a dôverné
poďakovanie, čo v tichosti srdca
predĺži vďakyvzdanie, ktorým je
Eucharistia. Ako sa však máme
naňho obracať, ako sa s ním
zhovárať, ako sa správať?

Kresťanský život nepozostáva z
prísnych noriem, pretože Duch Svätý
nevedie duše masovo, ale do každej
jednej osobitne vkladá také
predsavzatia, náklonnosti a
vnuknutia, ktoré jej pomôžu
pochopiť a plniť vôľu Otca. Myslím si
však, že jadrom nášho rozhovoru s
Kristom počas poďakovania po svätej
omši môže byť často uvažovanie nad
tým, že Pán je naším Kráľom,
Lekárom, Učiteľom a Priateľom.

Je kráľom a prahne po kraľovaní v
našich srdciach Božích detí. No
nepredstavujme si pritom žiadne
ľudské kráľovstvá; Kristus ani
neovláda, ani sa nesnaží presadiť, 



lebo neprišiel dať sa obsluhovať, ale
slúžiť (Mt 20, 28).

Jeho kráľovstvo je kráľovstvom
pokoja, radosti, spravodlivosti.
Kristus, náš kráľ, od nás nečaká len
prázdne reči, ale skutky, pretože nie
každý, kto mi hovorí: Pane, Pane,
vojde do nebeského kráľovstva, ale iba
ten, kto plní vôľu môjho Otca, ktorý je
na nebesiach (Mt 7, 21).

Je Lekárom a vylieči naše sebectvo,
ak dovolíme, aby jeho milosť
prenikla až do hĺbky našej duše. Ježiš
nás vystríhal, že najhoršou chorobou
je pokrytectvo, pýcha, ktorá nás
vedie k maskovaniu svojich
vlastných hriechov. Voči lekárovi je
nevyhnutná absolútna úprimnosť,
úplné vyznanie pravdy a slová: 
Domine, si vis, potes me mundare — 
Pane, ak chceš — a ty vždy chceš —,
môžeš ma očistiť (Mt 8, 2). Poznáš
moje nedostatky, cítim tieto a tieto
príznaky, trpím týmito ďalšími



slabosťami. A jednoducho mu
ukážeme svoje rany, a aj hnis, ak sa
objaví. Pane, ty, ktorý si uzdravil
toľko duší, daj, keď ťa mám v srdci
alebo keď na teba hľadím vo
Svätostánku, nech v tebe uznávam
božského Lekára.

Je Učiteľom múdrosti, ktorú len on
vlastní: ako bezhranične milovať
Boha a v ňom všetkých ľudí. V
Kristovej škole sa naučíme, že náš
život nepatrí nám: on sám odovzdal
svoj život za všetkých ľudí a ak ho
chceme nasledovať, musíme
pochopiť, že ani my si nemôžeme
privlastňovať ten náš sebecky, bez
účasti na bolestiach druhých. Náš
život patrí Bohu a mali by sme ho
stráviť v jeho službe, preukazovaním
veľkorysej starostlivosti o duše a
slovom i príkladom ukazovať hĺbku
náročnosti kresťanského povolania.

Ježiš očakáva, že v sebe budeme živiť
túžbu získať túto múdrosť, aby nám



mohol zopakovať slová: Ak je niekto
smädný…, nech príde ku mne a nech
pije (Jn 7, 37). A my mu odpovieme:
Nauč nás zabudnúť na seba, aby sme
mohli myslieť na teba a všetky duše.
Takto nás náš Pán s pomocou svojej
milosti povedie vpred, ako keď sme
sa v detstve učili písať. Spomínate si
na prvé klikyháky vášho detstva, keď
nám učiteľ viedol ruku? A potom
začneme zakúšať šťastie z
prejavovania svojej viery — čo je
ďalší Boží dar — jasnými ťahmi
kresťanského konania, z ktorého
budú môcť všetci vyčítať veľké Božie
skutky.

Kristus je Priateľom, skutočným
Priateľom s veľkým písmenom: Vos
autem dixi amicos — Nazval som vás
priateľmi(Jn 15, 15) — hovorí. Nazval
nás priateľmi a sám urobil prvý krok;
zamiloval si nás prvý. Svoju lásku
však nevnucuje, ponúka ju.
Preukazuje ju tým najjasnejším
znakom priateľstva: Nik nemá väčšiu



lásku ako ten, kto položí svoj život za
svojich priateľov (Jn 15, 13). Bol
priateľom Lazára a zaplakal preňho,
keď ho videl mŕtveho: a vzkriesil ho.
Keď vidí, že sme vlažní, znechutení,
možno ustrnutí v našom vnútornom
živote, ktorý vyhasína, jeho plač
bude pre nás životom: Priateľu,
hovorím ti: vstaň a choď (Porov. Jn 11,
43; Lk 5, 24), vyjdi z toho biedneho
života, ktorý nie je životom.

Naše rozjímanie zo Zeleného štvrtka
sa chýli ku koncu. Ak nám Pán
pomohol — a on je vždy ochotný,
stačí, keď mu otvoríme svoje srdce —,
budeme cítiť naliehanie odpovedať
mu na to, čo je najdôležitejšie: na
lásku. Budeme vedieť šíriť túto lásku
medzi ostatnými ľuďmi, životom
služby. Dal som vám príklad (Jn 13,
15) —nalieha Ježiš, obracajúc sa na
svojich učeníkov potom, ako im pri
Poslednej večeri umyl nohy.
Vyžeňme zo svojho srdca pýchu,
ctižiadostivosť a túžbu mať navrch, a



potom v nás i vôkol nás zavládne
pokoj a radosť, prameniace z našej
osobnej obety.

Na záver sa ako deti s láskou
obráťme k Panne Márii, Božej Matke
a našej Matke. Prepáčte, že uvediem
ešte jednu spomienku z detstva. Týka
sa obrazu, ktorý sa veľmi rozšíril v
mojej vlasti potom, čo svätý Pius X.
zaviedol prax častejšieho svätého
prijímania. Obraz znázorňoval
Pannu Máriu, ako sa klania
Najsvätejšej sviatosti. Dnes, tak ako
vtedy a tak ako vždy, nás Božia
Matka učí stýkať sa s Ježišom,
rozpoznávať ho a stretávať sa s ním v
rozličných okolnostiach dňa, avšak
osobitným spôsobom v tom
výsostnom okamihu, keď sa čas spája
s večnosťou: v obete svätej omše.
Ježiš tu gestom večného kňaza
priťahuje všetko k sebe, aby to skrze 
divino afflante Spiritu — dych Ducha
Svätého, preniesol pred tvár Boha
Otca.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/homilia-na-zeleny-stvrtok/

(06.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/homilia-na-zeleny-stvrtok/
https://opusdei.org/sk-sk/article/homilia-na-zeleny-stvrtok/

	Homília na Zelený štvrtok

