
opusdei.org

Homília na
Veľkonočnú nedeľu

Homília svätého Josemaríu na
Veľkonočnú nedeľu s názvom
„Kristova prítomnosť v
kresťanoch“.

20.04.2025

Kristus žije. Toto je tá veľká pravda,
ktorá dáva zmysel našej viere. Ježiš,
ktorý zomrel na Kríži, vstal z
mŕtvych, zvíťazil nad smrťou, nad
vládou tmy, bolesťou a zármutkom. 
Neľakajte sa; týmito slovami
pozdravil anjel ženy, ktoré šli k
hrobu. Neľakajte sa! Hľadáte Ježiša



Nazaretského, ktorý bol ukrižovaný.
Vstal z mŕtvych. Niet ho tu (Mk 16, 6.
(Evanjelium zo sv. omše na
Veľkonočnú nedeľu)). Haec est dies
quam fecit Dominus, exultemus et
laetemur in ea (Ž 117, 24. (Graduál z
tej istej omše)),toto je deň, ktorý
učinil Pán, plesajme a radujme sa z
neho.

Veľkonočné obdobie je obdobím
radosti, ktorá sa neobmedzuje len na
túto časť liturgického roka, ale je
prítomná v každej chvíli v srdci
kresťana. Lebo Kristus žije: Kristus
nie je postava, ktorá sa pominula;
postava, ktorá prežila svoj život v
istej dobe a potom odišla, zanechajúc
nám žiarivý príklad a spomienku.

Nie. Kristus žije. Ježiš je Emanuel:
Boh s nami. Jeho Zmŕtvychvstanie
nám dokazuje, že Boh svojich
neopúšťa. Či zabudne žena na svoje
nemluvňa a nemá zľutovanie nad
plodom svojho lona? I keby ona



zabudla, ja nezabudnem na teba (Iz
49, 14-15) — sľúbil. A svoj sľub splnil.
Bohu je aj naďalej rozkošou byť
medzi synmi ľudskými (Porov. Prís 8,
31).

Kristus žije vo svojej Cirkvi. Lenže
hovorím vám pravdu: Je pre vás
lepšie, aby som odišiel. Lebo ak
neodídem, Tešiteľ k vám nepríde. Ale
keď odídem, pošlem ho k vám (Jn 16,
7). Také boli Božie zámery: Ježiš,
umierajúc na kríži nám dal Ducha
Pravdy a Života. Kristus zostáva vo
svojej Cirkvi: v jej sviatostiach, v jej
liturgii, v jej ohlasovaní, vo všetkej jej
činnosti.

Osobitným spôsobom zostáva Kristus
prítomný medzi nami, v
každodennom odovzdávaní sa v
Najsvätejšej Eucharistii. Preto je
svätá omša stredobodom a koreňom
kresťanského života. V každej omši je
prítomný Kristus celý, Hlava i Telo. 
Per Ipsum, et cum Ipso, et in Ipso



(Skrze neho, s ním a v ňom). Pretože
Kristus je Cesta, Prostredník — v
ňom nachádzame všetko, bez neho je
náš život prázdny. V Ježišovi Kristovi
a ním poučení sa osmeľujeme
povedať, audemus dicere: Pater
noster, Otče náš. Osmeľujeme sa
nazvať Otcom Pána neba i zeme.
Prítomnosť živého Ježiša v svätej
hostii je zárukou, zdrojom a
naplnením jeho prítomnosti vo svete.

Kristus žije v kresťanoch. Viera nám
hovorí, že človek je v stave milosti 
zbožštený. Sme muži a ženy, nie
anjeli. Bytosti z mäsa a kostí, so
srdcom a vášňami, so smútkom i
radosťami. Predsa však sa toto
zbožštenie vylieva na celého človeka
ako závdavok slávneho vzkriesenia. 
Ale Kristus vstal z mŕtvych, prvotina
zosnulých. Lebo ako je skrze človeka
smrť, tak je skrze človeka aj
zmŕtvychvstanie. Veď ako všetci
umierajú v Adamovi, tak zasa všetci
ožijú v Kristovi (1 Kor 15, 20-22).



Kristov život je aj naším životom, tak
ako to prisľúbil svojim apoštolom pri
poslednej večeri: Kto ma miluje, bude
zachovávať moje slovo a môj Otec ho
bude milovať; prídeme k nemu a
urobíme si uňho príbytok (Jn 14, 23).
Kresťan má teda žiť podľa života
Kristovho, stotožniac sa s cítením
Krista, tak, aby spolu so svätým
Pavlom mohol zvolať: non vivo ego,
vivit vero in me Christus (Gal 2, 20),
už nežijem ja, ale vo mne žije Kristus.

Ježiš Kristus – základ kresťanského
života

Chcel by som aspoň v krátkosti
pripomenúť niektoré z aspektov
skutočnosti, že Kristus je stále živý. 
Iesus Christus heri et hodie; ipse et in
saecula (Heb 13, 8), Ježiš Kristus je
ten istý včera i dnes a naveky,
pretože práve v tomto spočíva základ
celého kresťanského života. Keď sa
rozhliadneme okolo seba a
zamyslíme sa nad behom ľudských



dejín, všimneme si pokrok a
napredovanie. Veda umožnila
človeku viac si uvedomiť svoju moc.
Technika dnes ovláda prírodu
zakaždým vo väčšej miere než v
minulosti a umožňuje ľudstvu snívať
o dosiahnutí vyššej kultúrnej a
materiálnej úrovne, ako aj jednoty.

Niektorí by snáď chceli tento obraz
poopraviť a poukazujú na to, že ľudia
aj dnes trpia následkami vojen a
nespravodlivosti, dokonca horšími
ako v minulosti. Určite je v tom kus
pravdy. Rád by som však posunul
tieto úvahy ďalej a pripomenul, že z
náboženského hľadiska človek
naďalej zostáva človekom a Boh
Bohom. V tejto oblasti pokrok už
dosiahol svoj vrchol: je ním Kristus,
Alfa a Omega, Počiatok i Koniec
(Porov. Zj 21, 6).

V duchovnom živote nenadíde už
žiadna nová epocha, ku ktorej by sa
dalo dôjsť. Všetko nám už bolo dané v



Kristovi, ktorý zomrel a vstal z
mŕtvych, žije a zostáva s nami
naveky. No je treba sa s ním zjednotiť
skrze vieru a dovoliť, aby sa v nás
prejavil jeho život a o každom
kresťanovi sa mohlo povedať, že už
nie je len alter Christus, druhý
Kristus, ale že je ipse Christus, sám
Kristus!

Instaurare omnia in Christo (Ef 1, 10),
akoby heslo dáva svätý Pavol
kresťanom z Efezu; zjednotiť v
Kristovi ako v hlave všetko, a teda
celý svet preniknúť Ježišovým
duchom, položiť Krista do stredu
všetkých záležitostí. Si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum (Jn 12, 32); a ja, až budem
vyzdvihnutý od zeme, všetko
pritiahnem k sebe. Kristus je svojím
vtelením, svojou prácou v Nazarete,
svojím kázaním a zázrakmi v Judei a
Galilei, svojou smrťou na kríži a
svojím zmŕtvychvstaním
stredobodom stvorenia,



Prvorodeným a Pánom všetkého
tvorstva.

Poslaním nás kresťanov je ohlasovať
tento Kristov kráľovský úrad, hlásať
ho svojimi slovami a skutkami. Pán
chce, aby jeho deti boli prítomné na
všetkých križovatkách zeme.
Niektorých povoláva na púšť, aby sa
zriekli výdobytkov ľudskej
spoločnosti, a svojím svedectvom tak
pripomínali ostatným ľuďom, že Boh
existuje. Iným zveruje kňazský úrad.
Od veľkej väčšiny ľudí však chce, aby
žili uprostred sveta a venovali sa
pozemským záležitostiam. Preto by
kresťania mali prinášať Krista do
každého prostredia, kde sa vykonáva
nejaká ľudská činnosť: do tovární, do
laboratórií, na polia, do
remeselníckych dielní, do ulíc
veľkomiest, na horské chodníky.

V tejto súvislosti rád pripomínam
Kristov rozhovor s učeníkmi idúcimi
do Emauz. Ježiš kráča s týmito



dvoma mužmi, ktorí už stratili
takmer všetku nádej, až sa im začína
zdať, že život nemá žiaden zmysel.
Kristus chápe ich žiaľ, preniká do ich
srdca a odhaľuje im niečo zo života,
ktorý prebýva v ňom.

Keď prišli do dediny a Ježiš sa tváril,
akoby chcel ísť ďalej, obaja učeníci ho
zadržali a takmer donútili, aby zostal
s nimi. Spoznávajú ho potom pri
lámaní chleba: „Pán bol s nami“,
zvolajú. Či nám nehorelo srdce, keď sa
s nami cestou rozprával a vysvetľoval
nám Písma? (Lk 24, 32). Každý
kresťan by mal sprítomňovať Krista
medzi ľuďmi; mal by konať tak, aby tí,
čo s ním prichádzajú do styku,
pocítili bonus odor Christi (Porov. 2
Kor 2, 15), ľúbeznú Kristovu vôňu;
mal by konať tak, aby bolo možné
prostredníctvom skutkov učeníka
odhaliť tvár Učiteľa.

Kresťan si je vedomý, že je vštepený
do Krista prostredníctvom krstu;



uspôsobený bojovať za Krista
prostredníctvom birmovania;
povolaný pôsobiť vo svete účasťou na
Kristovom kráľovskom, prorockom a
kňazskom úrade; úplne zjednotený s
Kristom prostredníctvom
Eucharistie, sviatosti jednoty a lásky.
Preto tak ako Kristus musí svoj život
žiť tvárou k iným ľuďom, s láskou
hľadiac na všetkých a na každého
jedného z tých, čo ho obklopujú, a na
celé ľudstvo.

Viera nás vedie, aby sme v Kristovi
spoznali Boha, aby sme v ňom videli
nášho Spasiteľa, stotožnili sa s ním a
konali tak, ako konal on. Keď
zmŕtvychvstalý Kristus rozptýli
pochybnosti apoštola Tomáša tak, že
mu ukáže svoje rany, zvolá: 
Blahoslavení tí, čo nevideli, a uverili
(Jn 20, 29). „Tu — komentuje svätý
Gregor Veľký —sa hovorí osobitným
spôsobom o nás, pretože my
duchovne vlastníme toho, ktorého
sme telesne nevideli. Hovorí sa o nás,



ale pod podmienkou, že naše skutky
budú v súlade s našou vierou.
Opravdivo verí len ten, kto aj
uskutočňuje to, v čo verí. Preto na
adresu tých, ktorí z viery nemajú nič
než len slová, svätý Pavol hovorí:
Vyznávajú Boha slovami, ale
skutkami ho popierajú (Sv. Gregor
Veľký, In Evangelia homiliae, 26, 9 (PL
76, 1202))“.

Nie je možné oddeľovať Krista
Bohočloveka od jeho poslania
Spasiteľa. Slovo sa stalo telom a
prišlo na svet ut omnes homines salvi
fiant (1 Tim 2, 4), aby boli všetci ľudia
spasení. Aj so všetkými svojimi
osobnými úbohosťami a
obmedzeniami sme druhým Kristom
a samým Kristom, a sme tiež
povolaní slúžiť všetkým ľuďom.

Znovu a znovu musí znieť príkaz,
ktorý aj po stáročiach bude stále
nový: Milovaní – píše svätý Ján –
nepíšem vám nové prikázanie, ale



staré prikázanie, ktoré ste mali od
začiatku: staré prikázanie je slovo,
ktoré ste počuli. A predsa vám píšem
nové prikázanie, ktoré je pravdivé v
ňom aj vo vás, lebo tma odchádza a
už svieti pravé svetlo. Kto hovorí, že je
vo svetle, a nenávidí svojho brata, je
ešte stále vo tme. Kto miluje svojho
brata, ostáva vo svetle a nie je preň
pohoršením (1 Jn 2, 7-10).

Náš Pán prišiel, aby priniesol pokoj,
dobrú zvesť a život všetkým ľuďom.
Nielen bohatým, a nie iba
chudobným. Nielen učeným, a nielen
prostým. Všetkým. Bratom, lebo sme
bratia, keďže sme deti toho istého
Boha Otca. Existuje len jedna rasa:
rasa Božích detí. Existuje len jedna
farba: farba Božích detí. A existuje
len jeden jazyk: jazyk, ktorý hovorí k
srdcu i rozumu, v tichosti, pričom
nám dáva poznať Boha a spôsobuje,
že sa navzájom milujeme.

Kontemplovať Kristov život



Toto je tá Kristova láska, ktorú by sa
každý z nás mal usilovať praktizovať
vo vlastnom živote. No na to, aby
sme boli ipse Christus (sám Kristus),
musíme sa v ňom vidieť. Nestačí mať
len nejaké všeobecné povedomie o
Kristovom duchu, ale treba sa od
neho naučiť aj podrobnosti a
jednotlivé postoje. No predovšetkým
treba kontemplovať jeho život na
zemi, sledovať jeho kroky, aby sme z
nich načerpali silu, svetlo,
vyrovnanosť a pokoj.

Keď milujeme nejakú osobu, túžime
dozvedieť sa aj tie najmenšie
podrobnosti týkajúce sa jej života, jej
povahy, aby sme sa s ňou mohli
stotožniť. Preto by sme mali rozjímať
o Kristovom živote, od jeho
narodenia v jasliach až po jeho smrť
a zmŕtvychvstanie. V prvých rokoch
môjho kňazského pôsobenia som mal
vo zvyku darovať ľuďom Evanjelium,
alebo nejakú inú knihu, kde sa
rozprávalo o Ježišovom živote. Lebo



je potrebné, aby sme ho dobre
poznali, aby sme si ho celý uchovali v
hlave i v srdci, aby sme v každej
chvíli, aj bez knihy a so zavretými
očami, mohli kontemplovať Ježišov
život ako vo filme. Takto si budeme
môcť v najrozmanitejších situáciách
nášho života vyvolať spomienku na
Pánove slová a skutky.

Vďaka tomu sa budeme cítiť ponorení
do jeho života. Lebo nejde len o to,
aby sme na Ježiša mysleli, či
predstavovali si jednotlivé výjavy z
jeho života. Musíme do nich úplne
vstúpiť, byť ich spoluúčastníkmi.
Musíme nasledovať Ježiša tak
zblízka, ako Panna Mária, jeho
Matka; ako prvých dvanásť
apoštolov; ako sväté ženy; ako
zástupy, ktoré sa naňho tlačili. Ak
budeme takto postupovať a ak
nebudeme klásť prekážky, Kristove
slová preniknú až do posledných
záhybov, až do úplnej hĺbky našej
duše a nášho ducha a premenia nás. 



Lebo živé je Božie slovo, účinné a
ostrejšie ako každý dvojsečný meč;
preniká až po oddelenie duše od
ducha a kĺbov od špiku a rozsudzuje
myšlienky a úmysly srdca (Heb 4, 12).

Ak chceme k Pánovi priviesť
ostatných ľudí, musíme siahnuť po
Evanjeliu a kontemplovať Kristovu
lásku. Mohli by sme sa zamerať na
vrcholné scény z umučenia, pretože
— ako on sám povedal — nik nemá
väčšiu lásku ako ten, kto položí svoj
život za svojich priateľov (Jn 15, 13).
Ale rovnako môžeme rozjímať aj nad
zvyškom jeho života, nad jeho
bežným vzťahom k tým, s ktorými sa
stretával.

Kristus, pravý Boh a pravý Človek,
postupoval božsky i ľudsky, aby
priniesol ľuďom spasiteľnú náuku a
ukázal im Božiu lásku. Boh sa znižuje
na úroveň človeka a bezvýhradne
prijíma našu prirodzenosť, s
výnimkou hriechu.



Spôsobuje mi hlbokú vnútornú
radosť, keď si uvedomujem, že
Kristus chcel byť v plnosti človekom,
s telom, aké máme my. Veľmi ma
dojíma, keď rozjímam nad zázrakom
Boha, ktorý miluje ľudským srdcom.

Spomedzi toľkých udalostí, ktoré
nám opisujú Evanjelisti, si niektoré
vyberme a poďme sa nad nimi
zamyslieť. Môžeme začať tými, ktoré
opisujú Ježišov vzťah k dvanástim.
Apoštol Ján, ktorý do svojho
Evanjelia vložil skúsenosť celého
jedného života, rozpráva o prvom
rozhovore s ním s potešením z toho,
na čo nie je možné nikdy zabudnúť: 
Učiteľ –, kde bývaš? Odpovedal im:
Poďte a uvidíte! Šli teda, videli, kde
býva, a zostali v ten deň u neho (Jn 1,
38-39).

Tento božský a ľudský rozhovor
úplne zmenil život Jána, Ondreja,
Petra, Jakuba a toľkých iných; a
pripravil ich srdcia, aby mohli prijať



naliehavé slová, ktorými ich Ježiš
oslovil na brehu Galilejského mora. 
Keď raz kráčal popri Galilejskom
mori, videl dvoch bratov, Šimona,
ktorý sa volá Peter, a jeho brata
Ondreja, ako spúšťajú sieť do mora;
boli totiž rybármi. I povedal im:
„ Poďte za mnou a urobím z vás
rybárov ľudí.“ Oni hneď zanechali loď
i svojho otca a išli za ním (Mt 4,
18-20).

Počas nasledujúcich troch rokov Ježiš
stále zotrváva so svojimi učeníkmi,
poznáva ich, odpovedá im na otázky,
rozptyľuje ich pochybnosti. Áno, je
Rabbi, Učiteľ, ktorý hovorí ako ten
ktorý má moc, Mesiáš poslaný
Bohom, ale zároveň je aj prístupný, je
im blízky. Jedného dňa sa od nich
vzdialil, aby sa modlil. Učeníci boli
nablízku, pozorovali ho a zrejme sa
snažili zistiť, čo hovorí. Keď sa vrátil,
jeden z nich ho prosí: Domine, doce
nos orare, sicut et Ioannes docuit
discipulos suos; Pane, nauč nás



modliť sa, ako Ján naučil svojich
učeníkov. Povedal im: Keď sa modlíte,
hovorte: Otče, posväť sa tvoje meno
(Lk 11, 1-2)….

S autoritou Boha a láskavosťou
človeka prijíma Pán apoštolov, ktorí
mu žasnúc nad ovocím svojej prvej
misie rozprávajú o prvotinách svojho
apoštolátu: Poďte vy sami do ústrania
na pusté miesto a trochu si odpočiňte
(Mk 6, 31).

Veľmi podobná scéna sa opakuje
pred koncom Ježišovho pobytu na
zemi, krátko pred Nanebovstúpením:
Keď sa už rozodnilo, stál Ježiš na
brehu; ale učeníci nevedeli, že je to
Ježiš. A Ježiš sa ich opýtal: „Deti, máte
niečo na jedenie?“ Ten, ktorý sa pýtal
ako človek, hovorí ďalej ako Boh:
„Spustite sieť z pravej strany lode a
nájdete.“ Oni spustili a pre množstvo
rýb ju už nevládali vytiahnuť. Učeník,
ktorého Ježiš miloval, povedal Petrovi:
„To je Pán (Jn 21, 4-7)“.



A Boh na nich čaká na brehu: Keď
vystúpili na breh, videli rozloženú
pahrebu a na nej položenú rybu a
chlieb. Ježiš im povedal: „Doneste z
rýb, čo ste teraz chytili!“ Šimon Peter
šiel a vytiahol na breh sieť plnú
veľkých rýb. Bolo ich stopäťdesiattri.
A hoci ich bolo toľko, sieť sa
nepretrhla. Ježiš im povedal: „Poďte
jesť!“ A nik z učeníkov sa ho neodvážil
spýtať: „Kto si?“, lebo vedeli, že je to
Pán. Ježiš pristúpil, vzal chlieb a dával
im; podobne aj rybu (Jn 21, 9-13).

Túto jemnosť a láskavosť Ježiš
prejavuje nielen voči skupinke
svojich učeníkov, ale voči všetkým:
svätým ženám, predstaviteľom
veľrady ako bol Nikodém, voči
mýtnikom ako Zachej, voči chorým i
zdravým, voči učiteľom zákona i
pohanom, voči jednotlivcom i celým
zástupom.

Evanjeliá nám rozprávajú, že Ježiš
nemal kam hlavu skloniť, ale aj o



tom, že mal milovaných a dôverných
priateľov, ktorí túžili prijať ho vo
svojom dome. Hovoria tiež o jeho
súcite k chorým, o zármutku nad
tými, ktorí žili v nevedomosti a
poblúdení, o jeho rozhorčení nad
pokrytectvom. Ježiš plače nad
smrťou Lazára, rozhnevá sa na
kupcov, znesväcujúcich chrám,
dovolí, aby sa jeho srdce naplnilo
ľútosťou nad žiaľom vdovy z Naimu.

Každé toto ľudské gesto je aj gestom
Boha. Veď v ňom telesne prebýva celá
plnosť božstva (Kol 2, 9). Kristus je
Boh, ktorý sa stal človekom:
človekom dokonalým, úplným. A v
tom, čo je ľudské, nám dáva spoznať
Božskosť.

Keď si pripomíname ľudský jemnocit
Krista, ktorý dáva svoj život v službe
iným, je to oveľa viac, než len opis
istého spôsobu správania sa.
Objavujeme tým Boha. Každý Kristov
skutok má transcendentálnu



hodnotu: ukazuje nám spôsob bytia
Boha, pozýva nás uveriť v lásku
Boha, ktorý nás stvoril a ktorý nás
chce priviesť k dôvernému
priateľstvu s ním. Zjavil som tvoje
meno ľuďom, ktorých si mi dal zo
sveta. Tvoji boli a dal si ich mne a oni
zachovali tvoje slovo. Teraz poznali,
že všetko, čo si mi dal, je od teba (Jn
17, 6-7), zvolal Ježiš v dlhej modlitbe,
ktorú nám zaznamenal Evanjelista
Ján.

Preto Ježišovo správanie k druhým
nie je správaním, ktoré by ostávalo
iba pri slovách a povrchných
gestách. Ježiš berie človeka vážne a
chce mu ukázať božský zmysel jeho
života. Ježiš vie klásť požiadavky,
ozrejmiť každému jeho povinnosti,
vytrhnúť tých, čo ho počúvajú, z
pohodlnosti a konformizmu, aby ich
doviedol k poznaniu Trojsvätého
Boha. Ježiša dojíma hlad a bolesť, ale
najviac sa ho dotkne ľudská
nevedomosť. Ježiš videl veľký zástup,



zľutoval sa nad nimi, lebo boli ako
ovce bez pastiera. A začal ich učiť
mnohým veciam (Mk 6, 34).

Každodenný život

Zastavili sme sa nad niekoľkými
stránkami Evanjelia, aby sme
rozjímali nad Ježišovým vzťahom k
ľuďom a naučili sa prinášať Krista
našim bratom tým, že aj každý z nás
bude Kristom. Aplikujme teraz tieto
poznatky na náš bežný život, na náš
vlastný život. Náš všedný,
každodenný život, ktorý prežívame
medzi svojimi spoluobčanmi, nie je
totiž len niečím plochým a
bezvýznamným. Pán chce, aby sa
obrovská väčšina jeho detí
posväcovala práve v týchto
podmienkach.

Je potrebné neustále opakovať, že
Ježiš sa neobracal iba na nejakú
skupinu privilegovaných ľudí, ale
prišiel, aby nám zjavil všeobecnú
Božiu lásku. Boh miluje všetkých ľudí



a od všetkých očakáva lásku. Od
všetkých, akákoľvek by bola ich
osobná situácia, spoločenské
postavenie, povolanie či remeslo.
Bežný, každodenný život nie je
niečím, čo má malú hodnotu: všetky
pozemské cesty sa môžu stať
príležitosťou stretnúť sa s Kristom,
ktorý nás vyzýva, aby sme sa s ním
stotožnili a tak uskutočňovali —
práve tam, kde sme — jeho Božské
poslanie.

Boh nás povoláva skrze udalosti
každodenného života, trápenia i
radosti ľudí, s ktorými žijeme, ľudské
starosti našich známych, v
maličkostiach rodinného života. Boh
nás tiež volá prostredníctvom
závažných problémov, konfliktov a
úloh, ktoré charakterizujú dané
historické obdobie, a ktoré si
vyžadujú úsilie a nádej veľkej časti
ľudstva.



Veľmi dobre tak pochopíme
netrpezlivosť, úzkosť a nepokojné
túžby tých, ktorí sa s dušou od
prírody kresťanskou (Porov.
Tertulián, Apologeticum, 17 (PL 1,
375)) nehodlajú zmieriť s osobnou a
spoločenskou nespravodlivosťou,
akej je ľudské srdce schopné. Po
toľkých storočiach spolužitia ľudí je
ešte stále toľko nenávisti, ničenia a
fanatizmu nahromadených v očiach,
ktoré nechcú vidieť, a v srdciach,
ktoré nechcú milovať.

Pozemské dobrá si rozdelilo niekoľko
málo ľudí; kultúrne výdobytky sú
výsadou uzavretých kruhov. A
vonku, hlad po chlebe a vzdelaní a s
ľudskými životmi, ktoré sú sväté,
lebo pochádzajú od Boha, sa
zaobchádza ako s obyčajnými
vecami, číslami v štatistike. Chápem
a takisto pociťujem túto
netrpezlivosť, lebo ma pobáda
pozerať na Krista, ktorý nás neustále



vyzýva, aby sme uviedli do života
toto nové prikázanie lásky.

Všetky situácie, v ktorých sa v živote
ocitneme, nám prinášajú Božské
posolstvo a vyžadujú od nás odpoveď
plnú lásky a odovzdanosti druhým. 
Až príde Syn človeka vo svojej sláve a
s ním všetci anjeli, zasadne na trón
svojej slávy. Vtedy sa pred ním
zhromaždia všetky národy a on oddelí
jedných od druhých, ako pastier
oddeľuje ovce od capov. Ovce si
postaví sprava a capov zľava. Potom
Kráľ povie tým, čo budú po jeho
pravici: „Poďte, požehnaní môjho
Otca, zaujmite kráľovstvo, ktoré je pre
vás pripravené od stvorenia sveta.
Lebo som bol hladný a dali ste mi jesť;
bol som smädný a dali ste mi piť; bol
som pocestný a pritúlili ste ma; bol
som nahý a priodeli ste ma; bol som
chorý a navštívili ste ma; bol som vo
väzení a prišli ste ku mne;“ Vtedy mu
spravodliví povedia: „Pane, a kedy
sme ťa videli hladného a nakŕmili sme



ťa, alebo smädného a dali sme ti piť?
Kedy sme ťa videli ako pocestného a
pritúlili sme ťa, alebo nahého a
priodeli sme ťa? Kedy sme ťa videli
chorého alebo vo väzení a prišli sme k
tebe?“ Kráľ im odpovie: Veru, hovorím
vám: Čokoľvek ste urobili jednému z
týchto mojich najmenších bratov, mne
ste urobili (Mt 25, 31-40).

Treba teda spoznať Krista, ktorý nám
vychádza v ústrety v našich bratoch
ľuďoch. Žiadny ľudský život nie je
izolovaný, ale je prepojený so životmi
iných. Žiaden človek nie je osamote
stojaci verš, ale všetci sme súčasťou
jednej božskej básne, ktorú Boh píše
v spolupráci s našou slobodou.

Nie je nič, čo by bolo cudzie
Kristovmu záujmu. Keď sa na vec
pozeráme s väčšou teologickou
hĺbkou a neobmedzíme sa len na
funkčnú klasifikáciu, nie je možné
presne povedať, že existujú
skutočnosti — či už dobré, vznešené,



alebo indiferentné — ktoré by boli
výlučne svetské, a to od chvíle, keď
Božie slovo prebývalo medzi
ľudskými synmi, cítilo hlad a smäd,
pracovalo vlastnými rukami, poznalo
priateľstvo a poslušnosť, zakúsilo
bolesť i smrť. Lebo Boh chcel, aby v
ňom prebývala všetka plnosť a aby
skrze neho zmieril všetko so sebou,
keď pre jeho krv na kríži priniesol
pokoj všetkému, čo je na zemi aj čo je
na nebi (Kol 1, 19-20).

Musíme milovať svet, prácu, všetky
ľudské skutočnosti, pretože svet je
dobrý. Bol to Adamov hriech, čo
porušilo božskú harmóniu
stvoreného; ale Boh Otec poslal
svojho Jednorodeného Syna, aby ten
pokoj znovu obnovil a aby sme my,
jeho adoptívne deti, mohli vyslobodiť
stvorenie z neporiadku a všetko
zmieriť s Otcom.

Každá ľudská situácia je
neopakovateľná, je plodom



jedinečného povolania, ktoré sa má
prežívať intenzívne, v duchu
Kristovom. A tak, ak budeme takto
kresťansky žiť medzi ľuďmi ako sme
my, normálnym životom, ale v súlade
s našou vierou, potom budeme 
Kristom prítomným medzi ľuďmi.

Keď uvažujeme nad dôstojnosťou
poslania, ku ktorému nás Boh
povoláva, v ľudskej duši sa môže
zrodiť domýšľavosť a pýcha. To je ale
falošné ponímanie kresťanského
povolania, ktoré zaslepuje a
spôsobuje, že zabúdame, že sme
stvorení z hliny; že sme len prach a
bieda. Pamätajme, že zlo nie je len vo
svete, okolo nás, ale že je v nás
samotných, že sa zahniezdilo v
našich vlastných srdciach, a preto
sme schopní podlostí a sebectva. Len
Božia milosť je pevná skala: my sme
piesok, iba sypký piesok.

Keď sa ohliadneme na dejiny ľudstva,
alebo aj na súčasný stav sveta, s



bolesťou pozorujeme, že po
dvadsiatich storočiach je ešte stále
málo tých, čo sa nazývajú kresťanmi,
a tí, ktorí sa týmto názvom honosia,
sú toľkokrát svojmu povolaniu
neverní. Pred rokmi mi jeden človek,
ktorý nemal zlé srdce, no nebol
veriaci, ukázal mapu sveta a povedal:
Tu vidíte drvivú porážku Krista. Toľko
storočí snáh, aby sa jeho učenie
dostalo do ľudských duší, a pozrite sa
na výsledok: kresťanov niet.

Ani dnes nechýbajú takí, ktorí takto
rozmýšľajú. Lenže Kristus neutrpel
porážku: jeho slovo a jeho život
neprestajne obohacujú tento svet.
Kristovo dielo, úloha, ktorú mu zveril
jeho Otec, sa uskutočňuje stále; jeho
sila preniká dejinami, prináša pravý
život, a keď mu bude všetko
podrobené, vtedy sa aj sám Syn
podrobí tomu, ktorý mu všetko
podrobil, aby bol Boh všetko vo
všetkom (1 Kor 15, 28).



Pri uskutočňovaní tejto úlohy vo
svete z nás Boh chcel urobiť svojich
spolupracovníkov, chcel podstúpiť
riziko našej slobody. Do hĺbky duše
ma dojíma pohľad na
novonarodeného Ježiša v Betleheme:
bezbranné, bezmocné dieťa,
neschopné akéhokoľvek odporu. Boh
sa odovzdáva do rúk ľudí, približuje
sa nám, znižuje sa na našu úroveň.

Ježiš Kristus, hoci má božskú
prirodzenosť, nepridŕžal sa svojej
rovnosti s Bohom, ale zriekol sa seba
samého, vzal si prirodzenosť sluhu
(Flp 2, 6-7). Boh prijíma skutočnosť
našej slobody, našej nedokonalosti,
našej biedy. Dovolí, aby jeho Božské
poklady boli uložené v nádobách z
hliny, aby sme ich dávali spoznávať
aj iným, v zmesi ľudskej slabosti a
Božej moci.

Skúsenosť hriechu by nás teda
nemala viesť k pochybnostiam o
našom poslaní. Prirodzene, naše



hriechy nám môžu sťažiť
rozpoznanie Krista. Preto sa musíme
usilovať vysporiadať sa s našimi
osobnými slabosťami a hľadať
očistenie, no uvedomujúc si pritom,
že Boh nám nesľúbil úplné víťazstvo
nad zlom v tomto živote, ale žiada
nás, aby sme bojovali. Sufficit tibi
gratia mea (2 Kor 12, 9), stačí ti moja
milosť, odpovedá Boh Pavlovi, keď ho
prosí, aby ho zbavil ostňa, ktorý ho
sužoval.

Božia moc sa prejavuje v našej
slabosti a vyzýva nás bojovať, zápasiť
so svojimi chybami, aj keď vieme, že
úplné víťazstvo na tejto pozemskej
púti nikdy nedosiahneme.
Kresťanský život znamená znovu a
znovu začínať, každý deň sa neustále
obnovovať.

Kristus vstáva z mŕtvych aj v nás, ak
máme spoluúčasť na jeho kríži a jeho
smrti. Musíme milovať kríž,
odovzdanie sa, umŕtvovanie.



Kresťanským optimizmom nie sú
žiadne nasladlé očakávania,
prípadne čisto ľudská dôvera v osud,
že všetko dobre dopadne. Je to
optimizmus, ktorý má svoje korene
vo vedomí slobody a vo viere v
milosť; je to optimizmus, ktorý nás
vedie byť náročnými na seba samých
a k úsiliu odpovedať na Božie
volanie.

A takto, už nie napriek našej
úbohosti, ale istým spôsobom práve
skrze ňu a skrze náš život ľudí z
mäsa a kostí, z hliny, sa prejavuje
Kristus: v tom, že chceme byť lepší, v
túžbe po čistej láske, v potláčaní
sebectva, v úplnom odovzdávaní sa
iným ľuďom, robiac tak z nášho
života neustálu službu.

Na záver by som nerád obišiel ešte
jednu myšlienku. Kresťan, ktorý
sprítomňuje Krista medzi ľuďmi, keď
on sám je ipse Christus, sám Kristus,
sa snaží nielen žiť s postojom lásky,



ale prostredníctvom jeho ľudskej
lásky dať spoznať aj lásku Božiu.

Ježiš vnímal celý svoj život ako
zvestovanie tejto lásky: Filip —
odpovedal jednému zo svojich
učeníkov — kto mňa vidí, vidí Otca
(Jn 14, 9). Podľa tohto učenia apoštol
Ján vyzýva kresťanov, aby Božiu
lásku, ktorú už poznali, prejavovali
aj vo svojich skutkoch: Milovaní,
milujme sa navzájom, lebo láska je z
Boha a každý, kto miluje, narodil sa z
Boha a pozná Boha. Kto nemiluje,
nepoznal Boha, lebo Boh je láska. A
Božia láska k nám sa prejavila v tom,
že Boh poslal svojho jednorodeného
Syna na svet, aby sme skrze neho mali
život. Láska je v tom, že nie my sme
milovali Boha, ale že on miloval nás a
poslal svojho Syna ako zmiernu obetu
za naše hriechy. Milovaní, keď nás
Boh tak miluje, aj my sme povinní
milovať jeden druhého (1 Jn 4, 7-11).



Je teda potrebné, aby naša viera bola
živá, aby nás viedla skutočne veriť v
Boha a viesť s ním neustály rozhovor.
Kresťanský život má byť životom
ustavičnej modlitby, kresťan sa má
snažiť žiť v Pánovej prítomnosti od
rána do večera a od večera do rána.
Kresťan nikdy nie je osamelý, pretože
žije v neprestajnom styku s Bohom,
ktorý je tu s nami i na nebesiach.

Sine intermissione orate — prikazuje
Apoštol — bez prestania sa modlite (1
Sol 5, 17). A Klement Alexandrijský,
pripomínajúc tento apoštolský
príkaz, píše: Prikazuje sa nám, aby
sme chválili a ctili Slovo, ktoré
poznáme ako Spasiteľa a Kráľa; a
skrze neho Otca, nielen vo vybrané
dni, ako to robia iní, ale bez prestania,
po celý život, všetkými možnými
spôsobmi (Klement Alexandrijský, 
Stromata, 7, 7, 35 (PG 9, 450)).

Uprostred každodenných činností, vo
chvíľach keď potlačíme sebecké



sklony, keď pocítime radosť z
priateľstva s inými ľuďmi — vo
všetkých týchto okamihoch má
kresťan znovu nachádzať Boha. Skrze
Krista a v Duchu Svätom, má kresťan
prístup k dôvernému styku s Bohom
Otcom, môže ísť po svojej ceste
hľadania kráľovstva, ktoré nie je z
tohto sveta, ale sa v tomto svete
začína a pripravuje.

Treba sa stýkať s Kristom, v Slove a v
Chlebe, v Eucharistii a v modlitbe.
Stýkať sa s ním tak, ako sa stýkame s
priateľom, s osobou skutočnou a
živou, akou Kristus aj je, pretože
vstal z mŕtvych. Kristus — čítame v
Liste Hebrejom — pretože zostáva
naveky, má kňazstvo, ktoré
neprechádza na iného. Preto môže
naveky spasiť tých, ktorí skrze neho
prichádzajú k Bohu, lebo žije stále,
aby sa za nich prihováral (Heb 7,
24-25).



Kristus, zmŕtvychvstalý Kristus, náš
spoločník a Priateľ. Spoločník, ktorý
sa nám dáva vidieť len v tieňoch, ale
ktorého skutočnosť napĺňa celý náš
život a vzbudzuje v nás túžbu po
definitívnom spoločenstve s ním. A
Duch i nevesta volajú: „Príď!“ Aj ten,
čo počúva nech volá: „Príď!“ Kto je
smädný, nech príde, a kto chce, nech si
naberie zadarmo vody života… Ten,
čo to dosvedčuje, hovorí: „Áno, prídem
čoskoro.“ „Amen. Príď, Pane Ježišu!
(Zj 22, 17-20)“.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/homilia-na-velkonocnu-
nedelu/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/homilia-na-velkonocnu-nedelu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/homilia-na-velkonocnu-nedelu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/homilia-na-velkonocnu-nedelu/

	Homília na Veľkonočnú nedeľu

