
opusdei.org

Homília na slávnosť
Božieho Tela

Homília svätého Josemaríu na
slávnosť Božieho Tela z knihy
Ísť s Kristom.

19.06.2025

150

Dnes na sviatok Božieho Tela
budeme spoločne rozjímať o
nesmiernej láske nášho Pána, ktorá
ho viedla k tomu, aby s nami zostal aj
naďalej, ukrytý pod sviatostným
spôsobom; a nám sa zdá, že priam
fyzicky počujeme, ako učí zástupy: 



Rozsievač vyšiel rozsievať. Ako sial,
niektoré zrná padli na kraj cesty;
prileteli vtáky a pozobali ich. Iné padli
na skalnatú pôdu, kde nemali veľa
zeme, a hneď vzišli, lebo neboli hlboko
v zemi; ale keď vyšlo slnko, zahoreli, a
pretože nemali koreňa, uschli. Zasa
iné padli do tŕnia, ale tŕnie vyrástlo a
udusilo ich. Iné zrná padli do dobrej
zeme a priniesli úrodu: jedno
stonásobnú, iné šesťdesiatnásobnú a
iné tridsaťnásobnú (Mt 13, 3-8).

Podobenstvo je stále aktuálne.
Božský rozsievač aj dnes rozsieva
svoje semená. Aj dnes sa uskutočňuje
dielo vykúpenia a Pán si želá, aby
sme sa na ňom tiež zúčastnili: chce,
aby sme my kresťania otvorili jeho
láske všetky cesty tejto zeme; vyzýva
nás, aby sme šírili Božie posolstvo
slovom i príkladom do všetkých
kútov sveta. Žiada nás, aby sa každý
jeden z nás ako príslušník
cirkevného a súčasne i občianskeho
spoločenstva, a verne si plniaci svoje



povinnosti, stal druhým Kristom,
posväcoval svoju profesionálnu
prácu a záväzky vyplývajúce z jeho
stavu.

Ak sa rozhliadneme vôkol seba a
pozorujeme tento svet, ktorý
milujeme, pretože je Božím dielom,
zisťujeme, že to podobenstvo platí aj
dnes: slovo Ježiša Krista je plodné, a
v mnohých dušiach prebúdza túžbu
po odovzdanosti a vernosti. Životy a
správanie tých, čo slúžia Bohu,
menia dejiny, a dokonca mnohí, ktorí
nášho Pána ani nepoznajú, sú —
možno podvedome — inšpirovaní
ideálmi, ktoré vychádzajú z
kresťanstva.

No takisto vidíme, že časť zŕn padla
na neúrodnú pôdu alebo do tŕnia a
bodľačia: že sú srdcia, ktoré sa
uzatvárajú pred svetlom viery.
Akceptujú a proklamujú ideály
mieru, zmierenia a bratstva, avšak
ich skutky neraz svedčia o opaku.



Niektorí ľudia sa bezvýsledne
pokúšajú umlčať Boží hlas a bránia
jeho šíreniu hrubou silou, alebo
niekedy menej hlučnou, zato však
krutejšou zbraňou — ľahostajnosťou,
ktorá otupuje ducha.

151

Chlieb večného života

Keď nad týmto všetkým premýšľame,
bol by som rád, keby sme si hlbšie
uvedomili naše kresťanské poslanie.
Obráťme zrak k Najsvätejšej
Eucharistii, k Ježišovi, ktorý nás —
prítomný medzi nami — ustanovil za
svoje údy: vos estis corpus Christi et
membra de membro (1 Kor 12, 27), vy
ste Kristovo telo a údy zjednotené s
inými údmi. Náš Boh sa rozhodol
zostať v Svätostánku, aby nás živil,
aby nás posilňoval, aby nás
zbožšťoval, aby dával účinnosť našej
práci a nášmu úsiliu. Ježiš je súčasne



rozsievačom, semenom i plodom
sejby, je Chlebom večného života.

Ten neustále sa obnovujúci zázrak
Najsvätejšej Eucharistie má všetky
charakteristické črty Ježišovho štýlu
konania. Dokonalý Boh a dokonalý
človek, Pán neba i zeme sa nám
ponúka za pokrm tým
najprirodzenejším a najobyčajnejším
spôsobom. A takto čaká na našu
lásku už skoro dvetisíc rokov. Je to
dlhý čas, ale zároveň aj nie je,
pretože tam, kde je láska, dni akoby
mali krídla.

Spomínam si na jednu pôvabnú
galícijskú báseň, na jeden zo Spevov
Alfonza X. Múdreho. Je to legenda o
istom mníchovi, ktorý vo svojej
prostote poprosil Preblahoslavenú
Pannu Máriu, aby sa mohol čo i len
na okamih pozrieť do neba. Panna
Mária vyhovela jeho prianiu a dobrý
mních bol prenesený do raja. Keď sa
vrátil, nikoho z obyvateľov kláštora



už nespoznával. Jeho modlitba, ktorá
sa mu zdala byť nesmierne krátkou,
trvala tri storočia. Pre milujúce srdce
tri storočia neznamenajú nič. Takto
si vysvetľujem aj tých dvetisíc rokov
Pánovho čakania v Eucharistii. Je to
čakanie Boha, ktorý miluje ľudí,
ktorý nás hľadá, ktorý nás miluje
takých, akí sme — nedokonalých,
sebeckých, nestálych —, ale pritom
schopných objaviť jeho nekonečnú
lásku a úplne sa mu odovzdať.

Ježiš prišiel na svet z lásky a preto,
aby aj nás naučil milovať — a aby s
nami zostal v Eucharistii. A pretože
miloval svojich, čo boli na svete,
miloval ich do krajnosti (Jn 13, 1).
Týmito slovami začína svätý Ján
rozprávanie o tom, čo sa odohralo v
predvečer Veľkej noci, keď Ježiš —
ako píše svätý Pavol — vzal chlieb,
vzdával vďaky, lámal ho a povedal:
„Toto je moje telo, ktoré je pre vás;
toto robte na moju pamiatku.“
Podobne po večeri vzal kalich a



hovoril: „Tento kalich je nová zmluva
mojej krvi. Toto robte, kedykoľvek ho
budete piť, na moju pamiatku (1 Kor
11, 23-25)“.

152

Nový život

Je to prostá a súčasne slávnostná
chvíľa ustanovenia Nového zákona.
Ježiš ruší starú ekonómiu Zákona a
zjavuje nám, že on sám bude
náplňou našej modlitby a nášho
života.

Len si všimnite tú radosť, ktorá
zaplavuje dnešnú liturgiu: nech je
chvála dokonalá, nech je plná, slávna,
stála a radostné uctenie (Sekvencia 
Lauda Sion (Chváľ, Sione, Spasiteľa)).
Je to veľká kresťanská radosť, ktorá
ospevuje príchod nových čias: Za
posvätnej tej večere, Baránkom tým
novým berie, Starý zákon už svoj cieľ.
Nová doba nastupuje, tôňa pravde



ustupuje, svetlo dané za podiel
(Sekvencia Lauda Sion (Chváľ, Sione,
Spasiteľa)).

Toto je zázrak lásky. Toto je opravdivý
chlieb Božích detí (Sekvencia Lauda
Sion (Chváľ, Sione, Spasiteľa)). Ježiš,
Jednorodený Syn Večného Otca, sa
nám ponúka za pokrm. A ten istý
Ježiš Kristus, ktorý nás tu posilňuje,
nás očakáva v nebi ako svojich hostí,
spoludedičov a spoločníkov
(Sekvencia Lauda Sion (Chváľ, Sione,
Spasiteľa)), pretože tí, ktorí sa živia
Kristom, aj keď zomrú smrťou
pozemskou a časnou, budú žiť večne,
lebo Kristus je život nepominuteľný
(Svätý Augustín, In Ioannes
Evangelium tractatus, 26, 20 (PL 35,
1616)).

Pre kresťana, ktorý sa posilňuje
mannou, definitívne nám danou v
Eucharistii, sa večná blaženosť
začína už teraz. To staré sa už
pominulo: odložme nabok všetko



zastarané, nech je už pre nás všetko
nové: srdcia, slová i skutky (Hymnus 
Sacris solemnis).

Toto je Dobrá zvesť. Zvesť nová, 
novina, pretože nám hovorí o takej
nesmiernej láske, o akej sme
predtým ani len netušili. Zvesť dobrá,
lebo niet nič lepšieho, než je dôverné
zjednotenie sa s Bohom, s Dobrom
nad všetky dobrá. Je to Dobrá zvesť,
lebo istým spôsobom, ktorý nie je
možné ani opísať, je pre nás
závdavkom večného života.

153

Stretávať sa s Ježišom v Slove
a v Chlebe

Ježiš sa ukrýva v Najsvätejšej
Sviatosti oltárnej, aby sme sa odvážili
stýkať sa s ním, aby bol naším
pokrmom, aby sme sa s ním stali
jedno. Slovami bezo mňa nemôžete
nič urobiť (Jn 15, 5), neodsudzuje



kresťana na neúčinnosť, ani ho
nezaväzuje, aby ho úporne a zložito
vyhľadával. Zostal s nami a úplne sa
nám dáva k dispozícii.

Keď sa zhromažďujeme pred
oltárom, na ktorom sa slávi
Najsvätejšia obeta omše; keď
kontemplujeme Najsvätejšiu hostiu
vystavenú v monštrancii, alebo sa jej
klaniame skrytej vo Svätostánku,
mali by sme si oživovať našu vieru,
myslieť na nový život, ktorý sa nám
dáva a byť dojatí Božou láskou a
nehou.

Vytrvalo sa všetci zúčastňovali na
učení apoštolov a na bratskom
spoločenstve, na lámaní chleba a na
modlitbách (Sk 2, 42). Takto nám
Sväté písmo opisuje prvých
kresťanov: boli zhromaždení vo viere
apoštolov v dokonalej jednote,
účasťou na Eucharistii, jednomyseľne
zotrvávajúc v modlitbe. Viera, Chlieb,
Slovo.



Ježišova prítomnosť v Eucharistii je
pevnou zárukou jeho prítomnosti v
našich dušiach; zárukou jeho moci,
ktorá udržiava svet; zárukou jeho
prísľubov vykúpenia, vďaka ktorým
bude ľudská rodina — na konci čias
— naveky prebývať v nebeskom
domove spolu s Bohom Otcom,
Bohom Synom a Bohom Duchom
Svätým: s Najsvätejšou Trojicou,
Jedným Bohom. Tam je celá naša
viera, vyjadrená skutkami, keď
veríme v Ježiša a v jeho skutočnú
prítomnosť pod spôsobom chleba a
vína.

154

Nechápem, ako môže niekto
kresťansky žiť, a pritom nepociťovať
potrebu trvalého priateľstva s
Ježišom v Slove a v Chlebe, v
modlitbe a v Eucharistii. Veľmi dobre
však chápem, prečo v priebehu
stáročí chceli celé generácie
veriacich nejako konkrétne vyjadriť



túto eucharistickú úctu. Niekedy
masovými pobožnosťami a verejným
vyznávaním svojej viery; inokedy zas
mlčky, bez slov, v posvätnom tichu
chrámu, alebo v dôvernosti svojho
srdca.

Predovšetkým by sme mali milovať
svätú omšu, ktorá sa má stať
stredobodom nášho dňa. Ak budeme
dobre prežívať svätú omšu, ako by
sme potom netúžili aj celý zvyšok
dňa zotrvávať v myšlienkach na
Pána, nedychtili po tom nevzdialiť sa
z jeho prítomnosti, ako by sme potom
nepracovali, ako pracoval on, a
nemilovali, ako miloval on? Naučíme
sa ďakovať Pánovi aj za jeho ďalšiu
láskavosť: za to, že nechcel svoju
prítomnosť obmedziť len na chvíľu
obety na oltári, ale že sa rozhodol
zostať v Najsvätejšej hostii vo
Svätostánku.

Poviem vám, že Svätostánok bol pre
mňa vždy Betániou; tichým a



príjemným miestom, kde prebýva
Kristus, kde mu môžeme vyrozprávať
všetky svoje starosti, trápenia, nádeje
a radosti, s rovnakou prostotou a
prirodzenosťou, ako sa s ním
rozprávali jeho priatelia Marta,
Mária a Lazár. Preto ma vždy poteší,
keď v nejakom meste či dedine čo i
len z diaľky zbadám siluetu kostola:
je to ďalší Svätostánok, ďalšia
príležitosť, aby sa duša aspoň túžbou
mohla preniesť k Pánovi v
Najsvätejšej sviatosti.

155

Plody Eucharistie

Keď Pán pri Poslednej večeri
ustanovil Najsvätejšiu Eucharistiu,
už bola noc, čo poukazovalo na to —
ako hovorí svätý Ján Zlatoústy —, že
čas sa už naplnil (Svätý Ján Zlatoústy, 
In Matthaeum homiliae, 82, 1 (PG 58,
700)). Na svet padla noc, pretože
staré obrady, dávne znaky



nekonečného Božieho milosrdenstva
voči ľudstvu sa mali dočkať svojho
naplnenia, otvoriac cestu novému
skutočnému úsvitu: novej Veľkej
noci. Eucharistia bola ustanovená v
noci, ako príprava na ráno
Zmŕtvychvstania.

Aj my sa musíme vo svojom živote
pripravovať na tento úsvit. Musíme
sa zbaviť všetkého, čo je už
opotrebované, škodlivé a neužitočné
— znechutenie, pochybnosti, smútok,
zbabelosť — toto všetko musíme od
seba odhodiť. Najsvätejšia
Eucharistia prináša do života Božích
detí božskú novosť, a my na ňu
musíme odpovedať in novitate sensus
(Porov. Rim 12, 2), obnovou celého
nášho zmýšľania i konania. Bol nám
daný nový zdroj energie, mocný
koreň zaštepený do Pána. Nemôžeme
sa viac vracať k starému kvasu, keď
už raz máme Chlieb dneška i
zajtrajška.



156

Na sviatok Božieho Tela kresťania v
mnohých častiach sveta sprevádzajú
v procesii Pána, ktorý skrytý v Hostii
prechádza ulicami a námestiami
rovnako ako počas svojho
pozemského života — vychádzajúc v
ústrety tým, ktorí ho chcú vidieť, a
akoby náhodou stretáva i tých, ktorí
ho nehľadajú. A tak Ježiš znovu
prichádza medzi svojich. Ako
zareagujeme na toto volanie Učiteľa?

Vonkajšie prejavy lásky sa musia
rodiť v srdci a prerásť v svedectvo
kresťanského života. Ak sme boli
obnovení prijímaním Kristovho Tela,
musíme to preukázať aj skutkami.
Nech sú naše myšlienky úprimné,
plné pokoja, odovzdanosti a služby.
Nech sú naše slová pravdivé, jasné,
vhodné, aby sme nimi dokázali
potešiť i pomôcť, a hlavne aby sme
ich prostredníctvom prinášali Božie
svetlo iným ľuďom. Nech sú naše



skutky dôsledné, účinné a
primerané; nech majú v sebe bonus
odor Christi (Porov. 2 Kor 2, 15),
ľúbeznú Kristovu vôňu; nech
pripomínajú jeho spôsob konania a
jeho život.

Procesia s Božím Telom sprítomňuje
Krista po dedinách a mestách sveta.
Chcem však znovu zdôrazniť, že táto
jeho prítomnosť nesmie byť
záležitosťou jedného dňa, okázalou
oslavou, ktorá prebehne a potom sa
na ňu zabudne. Sprievod s Ježišom
nám pripomína, že by sme ho mali
objavovať aj v našich každodenných
činnostiach. K tejto slávnostnej
procesii dnešného štvrtka sa musí
pridať aj tichá a prostá procesia
všedného života každého kresťana,
človeka ako sú iní, ktorý však mal to
šťastie, že dostal vieru a Božské
poslanie konať tak, aby obnovoval
Pánovo posolstvo na zemi. Áno,
máme svoje chyby, úbohosti, hriechy.
Ale Boh je medzi nami a my mu



musíme umožniť, aby nás použil, a
tak mohol neustále prechádzať
pomedzi ľuďmi.

Prosme teda Pána, aby nám doprial
stať sa eucharistickými dušami, aby
sa naše osobné stretnutie s ním
prejavovalo v radosti, v pokoji, v
túžbe po spravodlivosti. A tak
umožníme aj ostatným spoznať
Krista a prispejme k tomu, že bude
stáť na vrchole všetkých ľudských
snažení. Potom sa splní Ježišov sľub: 
A ja, až budem vyzdvihnutý od zeme,
všetkých pritiahnem k sebe (Jn 12, 32).

157

Chlieb a žatva: spoločenstvo
so všetkými ľuďmi

Ježiš, ako som spomenul na začiatku,
je rozsievač a prostredníctvom
kresťanov pokračuje vo svojej
Božskej sejbe. Kristus stláča pšenicu
vo svojich prebodnutých rukách,



zmáča ju svojou krvou, očisťuje ju a
rozhadzuje do brázdy, ktorou je tento
svet. Rozsieva jedno zrno za druhým,
aby každý kresťan vo svojom
vlastnom prostredí vydával
svedectvo o plodnosti smrti a
zmŕtvychvstania Pána.

Ak sme v Kristových rukách, mali by
sme sa nechať preniknúť jeho
vykupiteľskou krvou, nechať sa
rozsievať a prijímať svoj život taký,
aký si ho pre nás želá Boh. Mali by
sme tiež pochopiť, že zrno, ktoré má
prinášať úrodu, musí najskôr padnúť
do zeme a odumrieť (Porov. Jn 12,
24-25). Až potom vyrastie steblo a na
ňom sa objaví klas. Z klasu je chlieb,
ktorý bude Bohom premenený na
Kristovo Telo. Takýmto spôsobom sa
znovu vraciame k Ježišovi, spájame
sa s naším rozsievačom. Keďže je
jeden chlieb, my mnohí sme jedno telo,
lebo všetci máme podiel na jednom
chlebe (1 Kor 10, 17).



Nikdy by sme nemali zabúdať, že bez
sejby nemôže byť ani žiadna žatva.
Preto je potrebné veľkoryso rozsievať
Božie Slovo, pričiniť sa, aby ľudia
spoznávali Krista, a keď ho spoznajú,
aby po ňom pocítili hlad. Dnešný
sviatok Božieho Tela, Kristovho tela,
Chleba života, je vhodnou
príležitosťou zamyslieť sa nad týmto
hladom, ktorý možno pozorovať u
ľudí: hladom po pravde,
spravodlivosti, jednote a pokoji. Keď
sa stretneme s hladom po pokoji,
budeme musieť spolu so svätým
Pavlom opakovať: Kristus je náš
pokoj, pax nostra (Ef 2, 14). Túžba po
pravde nám má pripomínať, že Ježiš
je cesta, pravda a život (Porov. Jn 14,
6). A tých, ktorí sa usilujú o jednotu,
musíme postaviť pred Krista, ktorý
za nás prosí, aby sme boli
consummati in unum, dokonale jedno
(Jn 17, 23). Hlad po spravodlivosti
nás zasa musí priviesť k pôvodnému
zdroju svornosti medzi ľuďmi: k



tomu, že sme a cítime sa byť deťmi
jedného Otca, teda bratmi.

Pokoj, pravda, jednota, spravodlivosť.
Aké ťažké nám niekedy pripadá
prekonávanie prekážok, ktoré
narúšajú ľudské spolužitie! My
kresťania sme však povolaní
uskutočňovať tento veľký zázrak
bratstva: aby sme s pomocou Božej
milosti dosiahli, že ľudia sa budú
správať kresťansky, vzájomne si niesť
bremená (Porov. Gal 6, 2), žiť podľa
prikázania lásky, ktoré je zväzkom
dokonalosti a podstatou zákona
(Porov. Kol 3, 14; Rim 13, 10).

158

Nemožno skrývať, že toho treba ešte
veľa urobiť. Pri istej príležitosti,
pravdepodobne pri pohľade na
vlniace sa klasy zrelého obilia,
povedal Ježiš svojim učeníkom: Žatva
je veľká, ale robotníkov málo. Preto
proste Pána žatvy, aby poslal
robotníkov na svoju žatvu (Mt 9,



37-38). Podobne ako vtedy, aj dnes
chýbajú robotníci, ktorí by chceli
znášať bremeno dňa a horúčosť
(Porov. Mt 20, 12). A ak my, ktorí
pracujeme, nebudeme verní, stane sa
to, o čom píše prorok Joel: Spustošené
je pole, smúti roľa, veď je znivočené
obilie, vyschol mušt, olej uvädol.
Roľníci sa hanbia, jajkajú vinári pre
pšenicu a jačmeň, lebo žatva je preč z
poľa (Joel 1, 10-11).

Z úrody nebude nič, ak nebudeme
ochotní veľkoryso prijať sústavnú
prácu, možno dlhú a únavnú:
obrábať pôdu, zasiať obilie, strážiť
pole, zožať a vymlátiť… Božie
kráľovstvo sa buduje v dejinnom
kontexte, v čase. Pán nám všetkým
zveril túto úlohu a nikto sa nemôže
tváriť, že sa ho to netýka. Keď sa dnes
budeme klaňať Kristovi a hľadieť na
neho v Eucharistii, myslime na to, že
ešte nenadišiel čas odpočinku a že
treba pracovať ďalej.



V Knihe Prísloví sa píše: Kto obrába
svoje pole, má chleba nadostač (Prís.
12, 11). Skúsme preniesť tento výrok
do duchovnej oblasti: človek, ktorý
nepracuje na Božej roli, ktorý nie je
verný Božiemu poslaniu odovzdať sa
iným a pomáhať im spoznávať Krista,
len ťažko pochopí, čím je
eucharistický Chlieb. Nikto si neváži
to, čo ho nič nestálo. Ak máme vedieť
oceniť a milovať Najsvätejšiu
Eucharistiu, musíme prejsť Ježišovu
cestu: byť zrnom, odumrieť sebe
samému, vstať z mŕtvych do plnosti
života a priniesť hojnú úrodu —
stonásobnú! (Porov. Mk 4, 8).

Túto cestu je možné zhrnúť do
jediného slova: milovať. Milovať — to
znamená mať veľké srdce, spolucítiť
so starosťami tých, ktorí nás
obklopujú, vedieť odpúšťať a
pochopiť: obetovať sa spolu s Kristom
za všetky duše. Ak budeme milovať
Kristovým srdcom, naučíme sa slúžiť
a budeme obhajovať pravdu jasným



a láskavým spôsobom. Aby sme
mohli takto milovať, je potrebné, aby
každý z nás odstránil zo svojho
života všetko, čo prekáža Kristovmu
životu v nás: sklony k pohodlnosti,
pokušenie sebectva, snahu o vlastné
vyniknutie. Len keď budeme na sebe
uskutočňovať tento Kristov život,
budeme ho môcť prenášať aj na
iných; len keď na sebe zakúsime
odumieranie obilného zrna, budeme
môcť pracovať z hĺbky zeme,
premieňať ju zvnútra a zúrodňovať.

159

Kresťanský optimizmus

Niekedy sa možno objaví pokušenie,
ktoré nám nahovára, že toto všetko je
síce nádherné, ale len ako nejaký
neuskutočniteľný sen. Už som vám
hovoril o obnovení viery a nádeje;
buďte nezlomní, majte absolútnu
istotu, že naše nádeje sa nadmieru
naplnia vďaka obdivuhodným Božím



dielam. Je však nevyhnutné, aby sme
boli skutočne zakotvení v kresťanskej
čnosti nádeje.

Nezvykajme si ako na samozrejmosť
na zázraky, ktoré sa dejú pred našimi
očami: na tú nesmiernu skutočnosť,
že Pán každý deň zostupuje do rúk
kňaza. Ježiš chce, aby sme boli bdelí,
aby sme sa stále presviedčali o
veľkosti jeho moci, a aby sme znovu
počuli jeho sľub: venite post me, et
faciam vos fieri piscatores hominum
(Mk 1, 17), poďte za mnou a urobím z
vás rybárov ľudí; ak ma budete
nasledovať, budete účinní a budete
privádzať duše k Bohu. Musíme preto
viac dôverovať týmto Pánovým
slovám: nastúpiť do loďky, chopiť sa
vesiel, napnúť plachty a vyplávať na
more sveta, ktoré nám Kristus dáva
ako dedičstvo. Duc in altum et laxate
retia vestra in capturam! (Lk 5, 4).
Zatiahni na hlbinu a spustite siete na
lov!



Ten apoštolský zápal, ktorý Kristus
vložil do našich sŕdc, nesmie
zoslabnúť — vyhasnúť —, kvôli
nejakej falošnej pokore. Je síce
pravda, že so sebou vlečieme ťarchu
svojich úbohostí, no pravdou je aj to,
že Pán s našimi chybami počíta. Jeho
milosrdnému pohľadu neunikne, že
my ľudia sme stvorenia so svojimi
obmedzeniami, slabosťami,
nedokonalosťami, so sklonom k
hriechu. No aj tak nám prikazuje,
aby sme bojovali, aby sme uznali
svoje chyby; nie preto, aby sme
klesali na mysli, ale aby sme to
oľutovali a živili v sebe túžbu stať sa
lepšími.

Okrem toho musíme mať stále na
pamäti, že sme len nástroje: Veď čože
je Apollo? A čo Pavol? Služobníci,
prostredníctvom ktorých ste uverili, a
každý taký, ako mu dal Pán. Ja som
sadil, Apollo polieval, ale vzrast dal
Boh (1 Kor 3, 5-6). Učenie, posolstvo,
ktoré máme hlásať, má svoju vlastnú



nekonečnú plodnosť, ktorá nie je
naša, ale Kristova. Veď to samému
Bohu záleží na tom, aby sa
uskutočňovalo dielo spásy, aby bol
vykúpený svet.

160

Musíme mať teda vieru a nedovoliť,
aby nás ovládlo znechutenie;
neobmedzujme sa len na čisto ľudské
kalkulácie. Aby sme prekonali
prekážky, musíme sa pustiť do práce
a naplno sa vložiť do našich úloh tak,
že už samotné toto úsilie pred nami
otvorí nové cesty a možnosti. A tu je
univerzálny liek na všetky ťažkosti:
osobná svätosť, oddanosť Pánovi.

Byť svätým znamená žiť tak, ako to
od nás očakáva náš Nebeský Otec.
Poviete mi, že je to ťažké. Áno, je to
veľmi vysoký ideál. Ale súčasne je to
aj ľahké: je to na dosah ruky. Keď
niekto ochorie, niekedy sa ťažko
hľadá vhodný liek. V nadprirodzenej
oblasti to tak nie je. Liek je vždy



poruke: je to Ježiš Kristus prítomný v
Najsvätejšej Eucharistii, a svoju
milosť nám dáva aj v ďalších
sviatostiach, ktoré ustanovil.

Opakujme teda slovami i skutkami:
„Dôverujem ti, Pane, a stačí mi tvoja
prozreteľnosť v obyčajných veciach,
tvoja každodenná pomoc.“ Nemáme
prečo žiadať od Boha veľké zázraky.
Musíme ho však prosiť, aby posilnil
našu vieru, osvietil náš rozum,
upevnil našu vôľu. Ježiš je vždy pri
nás a vždy koná ako ten, kým je.

Od začiatku svojho kázania som vás
varoval pred falošným chápaním
„byť ako Boh.“ Neznepokojuj sa kvôli
poznaniu seba samého: že si z hliny.
Nech ťa to netrápi. Pretože ty a ja
sme Božie deti — a to je správne
chápanie oného „byť ako Boh“ — od
večnosti vyvolení Božím povolaním:
v Ježišovi Kristovi si nás ešte pred
stvorením sveta vyvolil, aby sme boli
pred jeho tvárou svätí a nepoškvrnení



v láske (Ef 1, 4). My, ktorí patríme
osobitným spôsobom Bohu, ktorí sme
jeho nástrojmi i napriek našim
osobným úbohostiam, budeme
účinní, ak nestratíme vedomie svojej
vlastnej slabosti. Mieru tej slabosti
spoznáme práve vo chvíľach
pokušenia.

Ak pociťujete skleslosť potom, čo ste
azda osobitne živým spôsobom
zakúsili svoju vlastnú malosť, potom
je tu chvíľa, aby ste sa úplne a
poddajne odovzdali do Božích rúk.
Hovorí sa, že Alexandrovi Veľkému
raz vyšiel v ústrety jeden žobrák,
ktorý prosil o almužnu. Alexander
zastal a rozkázal, aby žobráka urobili
pánom piatich miest. Ten chudák
zostal celý zaskočený a zmätene
zvolal: „Ale ja som nežiadal až toľko!“
A Alexander mu odpovedal: „Ty si
žiadal podľa svojho a ja ti dávam
podľa môjho.“ Aj vo chvíľach, keď si
veľmi výrazne uvedomujeme svoje
vlastné nedostatky, môžeme a máme



hľadieť na Boha Otca, Boha Syna a
Boha Ducha Svätého s vedomím, že
máme účasť na Božom živote. Nikdy
neexistuje dostatočný dôvod, aby
sme sa obzerali späť (Porov. Lk 9, 62).
Pán je vždy pri nás. Musíme byť
verní, spoľahliví, plniť si svoje
povinnosti a v Ježišovi nachádzať
lásku a impulz k pochopeniu chýb
iných ľudí a k prekonávaniu
vlastných omylov. Takto potom aj
všetky duchovné ťažkosti — tvoje,
moje a iných ľudí — budú oporou na
stavbe Kristovho Kráľovstva.

Priznajme si svoje neduhy, ale
súčasne vyznávajme Božiu moc.
Kresťanský život musí svedčiť o
optimizme, radosti a pevnom
presvedčení, že Pán nás chce použiť
pre svoje zámery. Ak sa budeme cítiť
súčasťou Svätej Cirkvi, ak si budeme
uvedomovať, že máme oporu v
neochvejnej Petrovej skale a v
pôsobení Ducha Svätého, potom sa v
každej chvíli budeme rozhodovať



plniť si svoje malé povinnosti
každého okamihu: každý deň niečo
zasiať. A sýpky nebudú stačiť pre
toľkú úrodu.

161

Teraz ukončíme túto chvíľu modlitby.
Pripomeňme si — vychutnávajúc v
hĺbke duše nekonečnú Božiu dobrotu
—, že pri slovách premenenia sa
Kristus stáva skutočne prítomným v
hostii, so svojím Telom, so svojou
Krvou, so svojou Dušou a so svojou
Božskou prirodzenosťou. Klaňajte sa
mu s úctou a oddanosťou; znovu mu
v jeho prítomnosti ponúknite svoju
lásku; nebojte sa mu povedať, že ho
milujete; poďakujte sa mu za
každodenný prejav jeho nežného
milosrdenstva a roznecujte v sebe
túžbu s dôverou pristupovať k
svätému prijímaniu. S bázňou sa
skláňam pred týmto tajomstvom
lásky: Pán si vyberá moje úbohé
srdce ako svoj trón, aby ma nikdy



neopustil, ak sa ja od neho
nevzdialim.

Potešení Kristovou prítomnosťou a
posilnení jeho Telom, dokážeme byť
v tomto pozemskom živote verní, a
potom v nebi, spolu s Ježišom a jeho
Matkou, sa budeme nazývať víťazmi. 
Smrť, kde je tvoje víťazstvo? Smrť, kde
je tvoj osteň? Ale vďaka Bohu, ktorý
nám dal víťazstvo skrze nášho Pána
Ježiša Krista (1 Kor 15, 55 a 57).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/homilia-na-slavnost-
bozieho-tela/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/homilia-na-slavnost-bozieho-tela/
https://opusdei.org/sk-sk/article/homilia-na-slavnost-bozieho-tela/
https://opusdei.org/sk-sk/article/homilia-na-slavnost-bozieho-tela/

	Homília na slávnosť Božieho Tela
	Chlieb večného života
	Nový život
	Stretávať sa s Ježišom v Slove a v Chlebe
	Plody Eucharistie
	Chlieb a žatva: spoločenstvo so všetkými ľuďmi
	Kresťanský optimizmus


