
opusdei.org

Homília na Kvetnú
nedeľu

Homília svätého Josemaríu na
Kvetnú nedeľu s názvom
"Vnútorný boj".

13.04.2025

Ako každý kresťanský sviatok, i ten
dnešný, ktorý slávime, je
predovšetkým sviatkom pokoja.
Palmové ratolesti nám so svojou
prastarou symbolikou pripomínajú
scénu z Knihy Genezis: Noe potom
čakal ďalších sedem dní a opäť
vypustil z korába holubicu. A holubica
priletela k nemu iba v podvečer a v



zobáku mala čerstvú olivovú ratolesť.
Tu Noe poznal, že vody zo zeme zmizli
(Gn 8, 10-11). Pripomíname si teraz,
že zmluva medzi Bohom a jeho
ľudom sa potvrdila a upevnila v
Kristovi, lebo on je náš pokoj (Ef 2,
14). V obdivuhodnej zhode starého s
novým a v zhrnutí starého v novom,
čo charakterizuje liturgiu našej
svätej Katolíckej cirkvi, čítame dnes
tieto slová hlbokej radosti: 
Jeruzalemské deti s olivovými
ratolesťami v rukách išli v ústrety
Ježišovi a nadšene volali: Hosanna na
výsostiach (Antifóna svätej omše z
Kvetnej nedele).

Tento jasot na slávu Kristovi sa v
našej duši spája s tým, ktorým sa
oslavovalo jeho narodenie v
Betleheme. Ako šiel,píše svätý Lukáš, 
prestierali na cestu svoje plášte. A keď
sa už blížil k úpätiu Olivovej hory,
začali celé zástupy učeníkov radostne
veľkým hlasom chváliť Boha za všetky
zázraky, ktoré videli, a volali:



Požehnaný kráľ, ktorý prichádza v
mene Pánovom! Pokoj na nebi a sláva
na výsostiach (Lk 19, 36-38).

Pokoj na zemi

Pax in coelo— pokoj na nebi. Pozrime
sa však, ako je to so svetom. Prečo
niet pokoja na zemi? Nie, naozaj tu
niet pokoja, je iba jeho zdanie,
rovnováha strachu, chatrné
kompromisy. Takisto niet pokoja ani
v Cirkvi, poznamenanej napätiami,
trhajúcimi biele rúcho Kristovej
nevesty. Niet pokoja v mnohých
srdciach, ktoré sa márne snažia
prehlušiť duševný nepokoj
neustálym zhonom a hľadaním
lacného pôžitku vo veciach, ktoré
nevedia nasýtiť, pretože za sebou
vždy zanechajú iba trpkú príchuť
smútku.

Palmové ratolesti, píše svätý
Augustín, sú symbolom vzdávania
pocty, lebo znamenajú víťazstvo. Náš
Pán bol od víťazstva iba na krok,



zomierajúc na kríži. Znamením kríža
sa chystá triumfovať nad diablom,
kniežaťom smrti (Sv. Augustín, In
Ioannis Evangelium tractatus, 51, 2
(PL 35, 1764)). Kristus je náš pokoj,
pretože zvíťazil; a zvíťazil, pretože
bojoval, v neúprosnom zápase proti
nahromadenej zlobe ľudských sŕdc.

Kristus, ktorý je naším pokojom, je aj
cestou (Porov. Jn 14, 6). Ak hľadáme
pokoj, musíme nasledovať jeho
kroky. Pokoj je dôsledkom zápasu,
boja, toho osobného asketického
boja, ktorý musí každý kresťan viesť
proti všetkému, čo v jeho živote nie
je Božie: proti pýche, zmyselnosti,
proti sebectvu, povrchnosti,
úzkoprsosti. Je márne dožadovať sa
vonkajšieho pokoja, ak nám chýba
pokoj vo svedomí, v hĺbke duše, lebo
zo srdca vychádzajú zlé myšlienky,
vraždy, cudzoložstvá, smilstvá,
krádeže, krivé svedectvá, rúhanie (Mt
15, 19).



Boj – povinnosť lásky a
spravodlivosti

Nezdá sa byť takáto reč už
staromódnou? Nenahradili ju snáď
príležitostné frázy či osobné
kapitulácie zaodiate do plášťa
pseudovedeckosti? Vari neexistuje
tichá dohoda, že skutočnými
dobrami sú peniaze, lebo sa za ne dá
všetko kúpiť, pozemská moc, ľstivosť,
vďaka ktorej sa dá vždy udržať nad
hladinou a ľudská múdrosť, ktorá
samu seba definuje ako zrelú v
domnení, že už prevýšila to
posvätné?

Nie som a nikdy som ani nebol
pesimista, pretože viera ma učí, že
Kristus definitívne zvíťazil a ako
dôkaz svojho víťazstva nám dal
príkaz, ktorý je súčasne povinnosťou:
bojovať. My kresťania máme záväzok
lásky, ktorý sme slobodne prijali na
základe povolania z Božej milosti:
záväzok, ktorý nás pobáda do



húževnatého boja, lebo vieme, že
sme rovnako krehkí ako ostatní
ľudia. Súčasne však nesmieme
zabúdať, že ak nasadíme prostriedky,
ktoré máme k dispozícii, staneme sa
soľou, svetlom a kvasom sveta:
budeme Bohu na radosť.

Naše odhodlanie vytrvať v tomto
záväzku lásky je okrem iného aj
povinnosťou spravodlivosti. A jej
podstata, spoločná pre všetkých
veriacich, sa konkretizuje v
neustálom boji. Celá tradícia Cirkvi
považovala kresťanov za milites
Christi, Kristových vojakov. Vojakov,
ktorí iným prinášajú pokoj, zatiaľ čo
neustále bojujú proti vlastným zlým
sklonom. Niekedy, kvôli nedostatku
nadprirodzeného pohľadu, alebo
kvôli praktickým pochybnostiam vo
viere, ľudia vôbec nie sú ochotní
prijímať život na zemi ako boj.
Zlomyseľne nám podsúvajú, že ak sa
považujeme za milites Christi, hrozí
nám nebezpečenstvo zneužívať vieru



na časné ciele násilia a sektárstva.
Tento spôsob myslenia je smutným a
málo logickým zjednodušením, ktorý
zvykne kráčať ruka v ruke s
pohodlnosťou a zbabelosťou.

Kresťanskej viere nie je nič väčšmi
cudzie než fanatizmus, predstavujúci
podivné spojenie svetského a
duchovného, nech by sa už
uskutočňoval v mene čohokoľvek.
Také nebezpečenstvo nehrozí, ak sa
pod bojom chápe to, čo nás učí
Kristus: boj človeka so sebou samým;
neustále obnovované úsilie o väčšiu
lásku k Bohu; snaha o vykorenenie
egoizmu a službu všetkým ľuďom.
Odmietnuť tento zápas — nech už s
akoukoľvek výhovorkou — znamená
vopred sa považovať za porazeného,
zničeného, bez viery, so skleslou
dušou, rozmetanou v malých
úbohých potešeniach.

Pre kresťana je duchovný boj pred
Bohom a pred tvárou všetkých



bratov vo viere potrebou, dôsledkom
jeho stavu. Preto, ak niekto nebojuje,
zrádza Krista a celé jeho mystické
Telo, ktorým je Cirkev.

Neustály boj

Boj kresťana sa nikdy nekončí,
pretože vnútorný život, to znamená
stále začínať a znovu začínať;
vnútorný život bráni tomu, aby sme
sa pyšne považovali za dokonalých.
Na tejto ceste nevyhnutne narazíme
na mnohé ťažkosti; pretože keby sme
sa s nimi nestretávali, neboli by sme
stvoreniami z mäsa a kostí. Vždy
budeme mať čo do činenia s vášňami,
ktoré nás budú sťahovať dolu, a vždy
sa budeme musieť brániť proti ich —
raz väčším a raz menším —prudkým
vzplanutiam.

Nemalo by nás prekvapovať, ak na
tele i na duši pocítime osteň pýchy,
zmyselnosti, závisti, lenivosti a túžby
podrobovať si iných. Je to dávne zlo,
systematicky utvrdzované našou



osobnou skúsenosťou; je to
východiskový bod a obvyklé
prostredie na to, aby sme náš beh do
Otcovho domu v tomto vnútornom
športe vyhrali. Preto svätý Pavol
poúča: Ja teda tak bežím, nie ako na
neisto, tak bojujem, nie akoby som bil
do vetra. Ale krotím svoje telo a
podrobujem si ho, aby som azda, kým
iným kážem, sám nebol zavrhnutý (1
Kor 9, 26-27).

Aby sa do tohto zápasu pustil, alebo v
ňom pokračoval, kresťan nemôže
čakať na vonkajšie znamenia alebo
dobrú náladu. Vnútorný život nie je
vec pocitov, ale vec Božej milosti a
vôle, je vecou lásky. Všetci učeníci
boli schopní nasledovať Krista v deň
jeho triumfu v Jeruzaleme, no
takmer všetci ho opustili v hodine
jeho potupnej smrti na kríži.

Pravá láska si totiž vyžaduje
statočnosť, vernosť, srdce pevne
zakotvené vo viere, nádeji a láske.



Len bezobsažná ľahkomyseľnosť
rozmarne mení predmet svojej túžby
— to však už nie je láska, ale sebecká
kompenzácia. Kde je láska, tam je aj
rozhodná vôľa: schopnosť odovzdať
sa, obetovať sa, zriekať sa. A
uprostred utrpenia a protivenstiev
nachádzame šťastie a radosť. Radosť,
ktorú nám nič a nikto nemôže vziať.

V tomto zápase lásky by nás nemali
znechutiť pády, akokoľvek veľké by
boli, ak sa budeme utiekať k Bohu vo
sviatosti pokánia s kajúcnosťou a
pevným predsavzatím polepšiť sa.
Kresťan nemôže byť maniackym
lovcom nepoškvrnených pracovných
výkazov. Nášho Pána Ježiša Krista
síce dojíma nevinnosť a vernosť Jána,
ale rovnako ho pohol aj Peter
ľútosťou po svojom páde. Ježiš má
pochopenie pre našu slabosť a
priťahuje nás k sebe akoby po
naklonenej rovine, túžiac, že sa
budeme snažiť posunúť sa každý deň
o trochu vyššie. Hľadá nás, ako



hľadal učeníkov z Emáuz, keď im
vyšiel v ústrety; alebo ako hľadal
Tomáša, ktorému ukázal otvorené
rany na svojich rukách a svojom
boku a vyzval ho, aby sa ich dotkol.
Ježiš Kristus vždy očakáva, že sa k
nemu vrátime práve preto, lebo
pozná našu slabosť.

Vnútorný boj

Trp so mnou ako dobrý vojak Krista
Ježiša (2 Tim 2, 3), hovorí nám svätý
Pavol. Život kresťana je vojenská
služba, vojna, nádherná vojna mieru,
ktorý nemá nič spoločné s vojnovými
ťaženiami ľudí, pretože tie vznikajú
rozdelením a často nenávisťou, zatiaľ
čo boj Božích synov proti vlastnému
sebectvu sa zakladá na jednote a
láske. Žijeme, pravda, v tele, ale
nebojujeme podľa tela – lebo zbrane
nášho boja nie sú telesné, ale majú od
Boha silu boriť hradby. Boríme
výmysly a každú pýchu, čo sa dvíha
proti poznaniu Boha (2 Kor 10, 3-5). Je



to nepretržitý boj bez oddychu proti
našej pýche, proti namyslenosti,
ktorá nás disponuje konať zlo; proti
našim domýšľavým úsudkom.

V túto Kvetnú nedeľu, keď náš Pán
vstupuje do rozhodujúceho týždňa
pre našu spásu, nechajme tak všetky
povrchné úvahy a prejdime k tomu
hlavnému, k tomu, čo je naozaj
dôležité. Pozrite sa, to, o čo by nám
malo ísť, je dostať sa do neba. Ak nie,
nič nemá zmysel. A aby sme sa
dostali do neba, na to potrebujeme
byť verní Kristovej náuke. A aby sme
boli verní, musíme neustále viesť boj
proti prekážkam stavajúcim sa do
cesty nášmu večnému šťastiu.

Viem, že keď sa hovorí o boji, ihneď
sa nám pred očami vynorí naša
slabosť, predvídame možné pády a
omyly. Boh s tým počíta. Nevyhneme
sa tomu, že pri našej chôdzi budeme
nevyhnutne víriť aj prach. Sme len
tvorovia a máme plno nedostatkov.



Povedal by som, že ich budeme mať
vždy: sú ako tieň, ktorý spôsobuje, že
v našej duši sa o to viac ako kontrast
vyníma Božia milosť a naše úsilie
odpovedať na Božiu dobrotu. A oboje
— svetlo i tieň — nás urobí ľudskými,
pokornými, plnými pochopenia a
veľkorysosti.

Neklamme sa: ak v našom živote
počítame s nadšením a víťazstvami,
mali by sme tiež počítať aj so
skleslosťou a porážkami. Také bolo
vždy pozemské putovanie kresťanov
— aj tých, ktorých uctievame na
oltári. Spomínate si na Petra,
Augustína, Františka? Nikdy sa mi
nepáčili také životopisy svätých,
ktoré nám s naivitou, ale takisto aj s
nedostatkom kresťanskej náuky
predstavovali ich hrdinské skutky
tak, akoby boli v Božej milosti
utvrdení už od materinského lona.
Nie. Skutočné životopisy
kresťanských hrdinov sú ako naše
životy; bojovali a vyhrávali, bojovali



a prehrávali. A potom sa plní ľútosti
vrátili opäť do boja.

Nech nás neprekvapuje, že pomerne
často budeme porážaní, bežne a
takmer vždy vo veciach malej
dôležitosti, ktoré nás trýznia, akoby
jej mali veľa. No ak budeme milovať
Boha, ak budeme pokorní, ak
budeme vytrvalí a neústupní v
našom boji, porážky nenadobudnú
prílišnú dôležitosť, pretože po nich
prídu víťazstvá, ktoré budú slávou v
Božích očiach. Neexistujú neúspechy,
ak človek koná so správnym
úmyslom, ak sa snaží plniť Božiu
vôľu a vždy počíta s jeho milosťou a s
našou ničotou.

Číha na nás však mocný nepriateľ,
ktorý sa stavia proti nášmu úsiliu
dokonale stelesňovať učenie Krista:
pýcha, ktorá narastá, keď sa v
neúspechoch a porážkach nesnažíme
odhaliť Pánovu dobrotivú a
milosrdnú ruku. Dušu potom naplnia



tiene — ponurého smútku —, a
považuje sa za stratenú. A
predstavivosť vytvára prekážky,
ktoré nie sú skutočné a ktoré by
zmizli, keby sme na veci hľadeli s čo i
len troškou pokory. Kvôli pýche a
predstavivosti si duša niekedy
privodí bolestné kalvárie; no na
týchto kalváriách nie je Kristus;
pretože kde je Pán, tam je pokoj a
radosť, hoci by sa duša zvíjala
bolesťou a bola obklopená samými
temnotami.

Iným zradným nepriateľom nášho
posväcovania sa je domnienka, že
vnútorný boj by sa mal viesť proti
mimoriadnym prekážkam, proti
drakom chrliacim oheň. Je to len
ďalší prejav pýchy. Chceme bojovať,
ale s lomozom, za zvukov trúb a
trepotania zástav.

Nezabúdajme, že
najnebezpečnejšími nepriateľmi
skaly nie je ani krompáč, ani sekera,



ani údery hocijakého iného nástroja,
hoci i veľmi ostrého, ale voda, ktorá
po kvapkách vniká do trhlín, až celú
skalu rozruší. Najväčším
nebezpečenstvom pre kresťana je
podceňovanie boja v týchto
šarvátkach, až zlo postupne
presiakne dušu, a tá nakoniec
ochabne a stane sa ľahostajnou a
necitlivou na Boží hlas.

Čujme, čo hovorí Pán: Kto je verný v
najmenšom, je verný aj vo veľkom, a
kto je nepoctivý v malom, je nepoctivý
aj vo veľkom (Lk 16, 10). Ako by nám
chcel pripomenúť: bojuj v každom
okamihu v týchto zdanlivo
bezvýznamných maličkostiach, lebo
v mojich očiach sú veľké; plň si
presne svoje povinnosti; usmej sa na
toho, čo to potrebuje, aj keby si mal
ubolenú dušu; bez vyjednávania
venuj potrebný čas modlitbe;
nápomocne vychádzaj v ústrety
tomu, kto ťa vyhľadá; buď



spravodlivý a spravodlivosť
zdokonaľuj láskou.

Takéto a iné podobné podnety
budeme denne pociťovať vo svojom
vnútri ako tiché upozornenia, čo nás
vedú trénovať v tomto
nadprirodzenom športe
prekonávania samého seba. Nech
nás Božie svetlo osvieti, aby sme
vnímali jeho napomenutia; nech nám
pomáha v boji; nech je po našom
boku pri víťazstve; nech nás neopustí
v hodine pádu, pretože tak budeme
vždy schopní vstať a bojovať ďalej.

Nemôžeme sa zastavovať. Pán od nás
chce, aby sme bojovali stále
intenzívnejšie, dôkladnejšie, na čoraz
širšom poli. Máme povinnosť
prekonávať samých seba, pretože v
týchto pretekoch je jediný cieľ: dostať
sa do nebeskej slávy. Ak by sme
neprišli do neba, potom by nič
nemalo zmysel.

Sviatosti Božej milosti



Kto chce bojovať, volí si prostriedky.
A prostriedky sa za týchto dvadsať
storočí kresťanstva nezmenili:
modlitba, umŕtvovanie a časté
pristupovanie k sviatostiam. Keďže
umŕtvovanie je tiež modlitbou —
modlitbou zmyslov — , môžeme tieto
prostriedky zhrnúť len do dvoch slov:
modlitba a sviatosti.

Bol by som rád, keby sme teraz
pouvažovali o tom prameni Božej
milosti, o sviatostiach, nádhernom
prejave Božieho milosrdenstva.
Rozjímajme pomaly nad ich
definíciou, ktorú zachytáva
Katechizmus svätého Pia V.: 
„Sviatosti sú určité viditeľné znaky,
ktoré udeľujú milosť a zároveň ju
naznačujú, keď ju stavajú pred náš
zrak (Rímsky katechizmus
Tridentského koncilu, II, c, I, 3)“. Boh,
náš Pán je nekonečný, jeho láska je
nevyčerpateľná, jeho dobrotivosť a
milosrdenstvo voči nám nepozná
hraníc. A hoci nám udeľuje svoju



milosť aj rôznymi inými spôsobmi,
predsa výslovne a slobodne ustanovil
— len on to mohol urobiť — týchto
sedem účinných znakov, aby stálym,
jednoduchým a pre všetkých
dostupným spôsobom mohli mať
ľudia účasť na zásluhách vykúpenia.

Ak sa prestanú prijímať sviatosti,
zanikne aj pravý kresťanský život.
Bohužiaľ, nedá sa prehliadnuť, že
zvlášť v dnešnej dobe je mnoho tých,
ktorí, zdá sa, zabúdajú na tento prúd
Kristovej milosti a pohŕdajú ním. Je
síce bolestné hovoriť o tejto rane
spoločnosti, ktorá sa nazýva
kresťanskou, je to však nutné, aby sa
v našich dušiach posilnila túžba
pristupovať s väčšou láskou a
vďačnosťou k tomuto prameňu
posväcovania sa.

Ľudia sa dnes bez škrupúľ rozhodnú
odložiť krst novonarodených detí a
týmto vážnym útokom voči
spravodlivosti a láske ich okrádajú o



milosť viery, neoceniteľný poklad
prebývania Najsvätejšej Trojice v
duši, ktorá prichádza na svet
poškvrnená dedičným hriechom.
Snažia sa tiež oslabiť pravú povahu
sviatosti birmovania, ktorú Tradícia
vždy jednomyseľne vnímala ako
posilu pre duchovný život, tiché a
plodné vyliatie Ducha Svätého, aby
duša, posilnená nadprirodzeným
spôsobom, mohla bojovať ako miles
Christi — Kristov vojak vo
vnútornom boji proti sebectvu a
žiadostivosti.

Ak človek stratí citlivosť na Božie
veci, len ťažko dokáže chápať sviatosť
pokánia. Sviatostná spoveď nie je
dialógom ľudským, ale
nadprirodzeným rozhovorom; je to
súd neomylnej Božej spravodlivosti
a, predovšetkým, milosrdenstva,
vedený láskyplným sudcom, ktorý 
nemá záľubu v tom, aby zomrel
bezbožný, ale aby sa bezbožný vrátil
zo svojej cesty a žil (Ez 33, 11).



Nežnosť nášho Pána je naozaj
nekonečná. Len sa pozrite, s akým
jemnosťou zaobchádza so svojimi
deťmi. Z manželstva urobil posvätný
zväzok, obraz zjednotenia sa Krista s
jeho Cirkvou (Porov. Ef 5, 32), a veľkú
sviatosť, na ktorej sa zakladá
kresťanská rodina, ktorá má byť s
pomocou Božej milosti prostredím
pokoja a svornosti, školou svätosti.
Rodičia sú spolupracovníkmi Boha. Z
toho plynie milá povinnosť ctiť si ich,
ktorá prináleží deťom. Právom by
sme štvrté Božie prikázanie mohli
nazvať — ako som už pred mnohými
rokmi napísal — najsladším
prikázaním Desatora. Ak sa
manželstvo prežíva tak, ako to chce
Boh, totiž sväto, z domova sa stane
útočisko pokoja, svetla a radosti.

Náš Boh Otec sviatosťou kňazstva
umožnil, aby niektorí veriaci novým
a nevýslovným vyliatím Ducha
Svätého prijali do duše nezmazateľný
znak, ktorý ich pripodobňuje Kristovi



Kňazovi, a oni môžu konať in persona
Christi Capitis — v osobe Krista,
Hlavy svojho mystického tela (Porov.
Druhý Vatikánsky koncil, dekrét 
Presbyterorum ordinis, 2). Vďaka
služobnému kňazstvu, ktoré sa od
spoločného kňazstva všetkých
pokrstených veriacich líši nielen
stupňom, ale podstatne (Porov.
Druhý Vatikánsky koncil, vieroučná
konštitúcia Lumen Gentium, 10),
môžu posvätní služobníci premieňať
chlieb a víno na Kristovo telo a krv,
prednášať Bohu eucharistickú obetu,
odpúšťať hriechy vo sviatostnej
spovedi a vykonávať službu poúčania
ľudí in iis quae sunt ad Deum —
výlučne vo všetkom tom, v čom ich
zastupujú pred Bohom (Porov. Hebr
5, 1) a čo sa na Boha vzťahuje.

Kňaz má byť preto výhradne Božím
mužom, odmietajúcim myšlienku
chcieť vyniknúť v tých oblastiach, v
ktorých to ostatní kresťania od neho
nepotrebujú. Kňaz nie je ani



psychológ, ani sociológ, ani
antropológ: je to druhý Kristus, sám
Kristus, s poslaním starať sa o duše
svojich bratov a sestier. Bolo by
smutné, keby sa kňaz považoval za
oprávnenú autoritu v dogmatickej či
morálnej teológii iba na základe
poznatkov nejakej svetskej vedy, v
ktorej, ak sa venuje svojej kňazskej
práci, môže dosiahnuť koniec koncov
len úroveň diletanta, učňa. Preukázal
by tak jedine dvojitú neznalosť:
jednak v svetských vedách, jednak v
teológii, hoci by svojou povrchnou
fasádou učenosti dokázal niektorých
bezbranných čitateľov a poslucháčov
oklamať.

Je už vecou verejnou, že niektorí
duchovní dnes, zdá sa, chcú vytvoriť
novú Cirkev, keď zamieňajú
duchovné ciele — spásu každej
jednotlivej duše — za časné ciele a
zrádzajú tak Krista. Ak sa nedokážu
vzoprieť tomuto pokušeniu, prestanú
spĺňať svoju posvätnú službu, stratia



dôveru a úctu ľudu a vo vnútri Cirkvi
spôsobia hroznú skazu. Ba čo viac,
týmto svojvoľným zasahovaním do
politickej slobody kresťanov i
ostatných ľudí spôsobia následný
zmätok a sami sa stanú
nebezpečnými pre občianske
spolužitie. Sviatosť posvätného stavu
je sviatosťou nadprirodzenej služby
bratom vo viere, ktorú, ako sa zdá,
chcú niektorí zmeniť na pozemský
nástroj nového despotizmu.

Pokračujme však ďalej v rozjímaní
nad zázrakom sviatostí. V pomazaní
chorých — ako sa dnes nazýva
posledné pomazanie — pomáhame
pri láskyplnej príprave na cestu,
ktorá sa končí v Otcovom dome. A v
Najsvätejšej Eucharistii, sviatosti —
ak to tak môžeme povedať — Božej
márnotratnosti, nám svoju milosť
udeľuje a aj sa nám dáva sám Boh:
Ježiš Kristus, ktorý je tu — a nielen
počas Svätej omše, ale vždy, skutočne
prítomný so svojím Telom, so svojou



Dušou, so svojou Krvou a so svojou
Božskou prirodzenosťou.

Opakovane sa zamýšľam nad
zodpovednosťou, ktorá leží na
kňazoch, aby všetkým kresťanom
zabezpečili ono božské riečisko
sviatostí. Božia milosť prichádza na
pomoc každej duši; každé stvorenie
si vyžaduje konkrétnu osobnú
pomoc. Dušiam sa nemožno venovať
masovo! Bolo by neprípustnou
urážkou ľudskej dôstojnosti a
dôstojnosti Božieho dieťaťa, keby
kňaz nezaobchádzal s každým
človekom individuálne, s pokorou
toho, kto sa považuje len za nástroj
sprostredkujúci Kristovu lásku;
pretože každá duša je úžasný poklad;
každý človek je jedinečný a
nenahraditeľný. Každý jeden z ľudí je
hoden všetkej Kristovej krvi.

Hovorili sme predtým o boji. Boj si
však vyžaduje tréning, vhodnú
výživu, rýchlo podaný liek v prípade



choroby, pomliaždeniny, či rany.
Sviatosti, základný liek Cirkvi,
nemožno považovať za niečo
nadbytočné. Ak sa ich dobrovoľne
vzdáme, nedokážeme vykročiť na
cestu nasledovania Ježiša Krista:
potrebujeme ich ako dýchanie, ako
krvný obeh, ako svetlo, aby sme v
každom okamihu vedeli odhadnúť,
čo od nás Pán chce.

Kresťanská askéza si vyžaduje
pevnosť a túto pevnosť kresťan
nachádza u Stvoriteľa. Sme tmou a
on je najžiarivejším svetlom; sme
chorobou a on je prekypujúcim
zdravím; sme slabosťou a on je tým,
čo nás podopiera, quia tu es, Deus,
fortitudo mea — veď ty, Bože, si moje
útočište (Ž 4342, 2). Nič na tejto zemi
nie je schopné zastaviť nedočkavý
prúd Kristovej vykupiteľskej krvi.
Lenže ľudská obmedzenosť nám
môže zacloniť zrak do tej miery, že
nedokáže vnímať Božiu veľkosť.
Preto je na zodpovednosti všetkých



veriacich, obzvlášť tých, ktorí majú
poverenie duchovne viesť Boží ľud —
slúžiť mu —, aby nezahatali pramene
milosti a aby sa nehanbili za Kristov
kríž.

Zodpovednosť pastierov

V Božej cirkvi je úsilie o stále
vytrvalejšiu vernosť Kristovej náuke
povinnosťou všetkých. Nik nie je
výnimkou. Keby samotní pastieri
osobne nebojovali o nadobudnutie
citlivosti svedomia, o vernú úctu k
dogmám a morálke — tvoriacim 
depositum fidei (poklad viery) a
spoločné dedičstvo —, stali by sa
skutočnosťou prorocké slová
Ezechiela: Syn človeka, prorokuj proti
pastierom Izraela; prorokuj a povedz
im, pastierom: Toto hovorí Pán, Jahve:
Beda pastierom Izraela, ktorí pásli
seba! Či nie stádo pásavajú pastieri?
Mlieko ste pojedli, vlnou ste sa
obliekli… Slabé ste neposilňovali,
choré ste neliečili, ranené ste



neobviazali, rozpŕchnuté ste
nezavrátili, ani stratené ste nehľadali,
ale násilím a hrôzou ste panovali nad
nimi (Ez 34, 2-4).

Sú to tvrdé výčitky, no oveľa horšia je
urážka Boha, ktorú páchajú, keď
dostali príkaz starať sa o duchovné
dobro všetkých, a pritom sa
spreneverujú dušiam, pripravujú ich
o očistnú vodu krstu, ktorá obnovuje
dušu; o blahodarný olej birmovania,
ktorý ju posilňuje; o súd, ktorý ju
zbavuje viny; o pokrm, ktorý jej dáva
večný život.

Kedy sa to stáva? Vtedy, keď sa
prestane viesť boj pokoja. Kto
nebojuje, vystavuje sa
nebezpečenstvu rôznych foriem
otroctva, ktoré vedia spútať ľudské
srdcia: otroctvo výlučne ľudského
pohľadu na veci; otroctvo dychtivej
túžby po moci a uznaní vo svete;
otroctvo samoľúbosti; otroctvo
peňazí; otroctvo zmyselnosti…



Ak sa niekedy stane — pretože Boh
môže dopustiť túto skúšku —, že
narazíte na pastierov nehodných
svojho mena, nepohoršujte sa nad
nimi. Kristus prisľúbil svojej Cirkvi
istú a ustavičnú pomoc, ale nezaručil
vernosť tých, ktorí ju tvoria. Nebude
im chýbať hojná, štedrá milosť, ak zo
svojej strany dajú to málo, čo od nich
Boh žiada: pozorne bdieť a s
pomocou Božej milosti sa usilovať
odstrániť prekážky na ceste k
dosiahnutiu svätosti. Ak niet boja, aj
ten, čo vyzerá, že je vysoko, môže byť
v Božích očiach veľmi nízko. Poznám
tvoje skutky —tvoje správanie —; že
máš meno, akoby si žil, ale si mŕtvy.
Bdej a posilňuj, čo ešte ostalo, a už
malo zomrieť. Lebo tvoje skutky
nenachádzam dokonalé pred mojím
Bohom. Preto si spomeň, ako si prijal
a počul, zachovávaj to a rob pokánie
(Zj 3, 1-3).

To sú výzvy svätého Jána Apoštola v
prvom storočí, adresované človeku,



ktorý bol zodpovedný za Cirkev v
meste Sardy. Fakt, že u niektorých
pastierov môže dôjsť k oslabeniu
zmyslu pre zodpovednosť, nie je len
moderným fenoménom; objavuje sa
už za čias apoštolov, teda v tom istom
storočí, keď na zemi žil Ježiš Kristus,
náš Pán. A nik sa nemôže cítiť
bezpečne, ak prestane bojovať so
samým sebou. Nikto sa nemôže
spasiť sám. Všetci v Cirkvi
potrebujeme konkrétne prostriedky,
ktoré nás posilňujú: pokoru,
umožňujúcu nám prijať pomoc a
radu; umŕtvovania, ktoré pripravia
naše srdce, aby v ňom mohol
kraľovať Kristus; a štúdium vždy
platnej náuky, ktorá nás vedie
zachovávať v sebe vieru a šíriť ju
ďalej.

Dnes tak ako včera

Liturgia Kvetnej nedele kladie
kresťanom do úst túto pieseň: 
Zdvihnite, brány, svoje hlavice a



vyvýšte sa, brány prastaré, lebo má
vstúpiť Kráľ slávy (Antifóna Kvetnej
nedele, Ž 24, 7). Kto sa uzavrie do
bašty svojho sebectva, nezostúpi na
bojové pole. Kto však otvorí brány
pevnosti a dovolí, aby vstúpil Kráľ
pokoja, vyjde spolu s ním bojovať
proti všetkej tej úbohosti, ktorá
zatemňuje zrak a otupuje svedomie.

Vyvýšte sa, brány prastaré! Táto
výzva do boja nie je v kresťanstve
ničím novým. Je to večná pravda. Bez
boja sa nedosiahne víťazstvo; bez
víťazstva sa nezíska pokoj. Bez
pokoja bude ľudská radosť len
radosťou zdanlivou, falošnou,
neplodnou, ktorá sa nepremení na
pomoc ľuďom, ani na skutky lásky a
spravodlivosti, odpustenia a
milosrdenstva, ani na službu Bohu.

Dnes vo vnútri Cirkvi i zvonka, v
horných pozíciách aj dole, môžeme
nadobudnúť dojem, že mnohí
poľavili v boji — v tom osobnom



zápase s vlastnými zlyhaniami —,
aby sa so všetkým, čo majú vrhli do
otroctva, ponižujúceho dušu. Je to
nebezpečenstvo, ktoré odjakživa číha
na všetkých kresťanov.

Treba preto naliehavo prosiť
Najsvätejšiu Trojicu, aby mala so
všetkými zľutovanie. Keď o týchto
veciach hovorím, chvejem sa pri
pomyslení na Božiu spravodlivosť.
Utiekam k jeho milosrdenstvu, k jeho
súcitu, aby nehľadel na naše hriechy,
ale na zásluhy Krista a jeho Presvätej
Matky, ktorá je tiež našou Matkou; na
zásluhy Patriarchu svätého Jozefa,
ktorý mu bol otcom; na zásluhy
svätých.

Kresťan si môže byť istý, že ak bude
chcieť bojovať, Boh ho uchopí za
pravicu, ako čítame v textoch svätej
omše dnešného sviatku. Ježiš, ktorý
vchádza do Jeruzalema sediac na
obyčajnom osliatku, Kráľ pokoja, je
ten, ktorý povedal: Kráľovstvo



nebeské trpí násilie a násilníci sa ho
zmocňujú (Mt 11, 12). Táto sila sa
však neprejavuje v násilí voči
druhým: ide o silu, s akou bojujeme s
našimi vlastnými slabosťami a
biedami, o odvahu nemaskovať
osobnú nevernosť, o statočnosť
vyznávať vieru aj vtedy, keď je naše
prostredie naladené proti nej.

Dnes takisto ako včera sa od kresťana
očakáva hrdinstvo. Hrdinstvo vo
veľkých bojoch — ak je to potrebné
—, a hrdinstvo — to obvyklé — v
malých protivenstvách všedného
dňa. Keď budeme ustavične bojovať,
s láskou a takým spôsobom, ktorý sa
zdá byť bezvýznamným, Pán nám,
svojim deťom, bude vždy po boku
ako láskyplný pastier: Sám budem
pásť svoje ovce a sám ich dám do
košiara, hovorí Pán, Boh. Stratené
vyhľadám, odohnané zavrátim,
poranené obviažem, nemocné
posilním, vykŕmené a nemocné
ochránim… na svojej pôde budú v



bezpečí. A zvedia, že ja som Pán, keď
dolámem ihlice ich jarma a
vyslobodím ich z rúk tých, čo ich
zotročovali (Ez 34, 15-16, 27).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/homilia-na-kvetnu-nedelu/

(06.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/homilia-na-kvetnu-nedelu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/homilia-na-kvetnu-nedelu/

	Homília na Kvetnú nedeľu

