
opusdei.org

«Hľa, tvoja Matka»:
Mária na našej ceste
k svätosti

Ako to matky zvyknú robiť,
Mária ide pred nami na ceste.
Ona tuší, čo potrebujeme, a
pripravuje nám to - často tak
nenápadne - že si to ani
neuvedomujeme. 17. časť série
„Boj, blízkosť a poslanie“.

20.09.2025

«Hľa, tvoja matka» (Jn 19,27). Keď
takto hovoril Ježiš, umierajúci na
kríži, svätému Jánovi a Panne Márii,



odhaľoval im niečo veľmi hlboké,
veľmi skutočné: jednu z tých „vecí,
ktoré boli skryté od stvorenia
sveta“ (porov. Mt 13,35). Ježiš im
nedával čestné tituly: Mária je naozaj
naša Matka a my sme jej deti.

«Materstvo Márie prostredníctvom
tajomstva kríža urobilo
nepredstaviteľný skok. Matka Ježiša
sa stala novou Evou, pretože Syn ju
spojil so svojou vykupiteľskou
smrťou, prameňom nového a
večného života pre každého človeka,
ktorý prichádza na tento svet»[1]. V
tejto slávnostnej a bolestnej chvíli
nám Ježiš ukazuje, aký nekonečný
dar nám dal tým, že sa stal človekom.
Boh nevie robiť veci napoly: kam
vstúpi, ide až do konca. Vstúpil do
našej ľudskosti a naplnil ju svojimi
požehnaniami; a jedným z najväčších
je to, že sme spolu s ním deťmi tej,
ktorá je požehnaná medzi ženami
(porov. Lk 1,42).



Tak ako by bolo nedorozumením
chápať nanebovstúpenie ako odchod
Ježiša a znižovať sviatosti na akúsi
útechu voči tejto „vzdialenosti“,
rovnako by bolo omylom myslieť si,
že po nanebovzatí Panny Márie je jej
materinská prítomnosť pri svojich
deťoch menšia, než keď žila na zemi.
«Mária bola vzatá s telom i dušou do
nebeskej slávy a s Bohom je
kráľovnou neba a zeme. Je tým
pádom vzdialená od nás? Práve
naopak. Tým, že je s Bohom a v Bohu,
je veľmi blízko každému z nás. Keď
bola na zemi, mohla byť blízko len
niektorým ľuďom. Tým, že je v Bohu,
ktorý je blízko pri nás, ba dokonca „v
nás“, Mária sa podieľa na tejto Božej
blízkosti. Tým, že je v Bohu a s
Bohom, Mária je blízko každého z
nás, pozná naše srdce, môže počúvať
naše modlitby, môže nám pomáhať
svojou materinskou dobrotou»[2].

Evanjelium nám rozpráva len málo
detailov zo života našej Matky, ale



každá z týchto udalostí je plná
významu pre jej deti: každá je
oknom, ktorým môžeme nazrieť do
jej života a do jej osoby, aby sme ju
viac milovali a čoraz viac si
uvedomovali, že sme jej deti. Keď
rozjímame nad týmito pasážami,
môžeme v nej objaviť tri základné
postoje: Mária prijíma Krista,
kontempluje ho a odovzdáva ho. A z
Božej blízkosti teraz vykonáva svoje
materstvo tým, že nás vedie po tej
istej ceste: s Máriou ideme – a
vraciame sa – k Ježišovi[3]. A s ňou ho
tiež prinášame všetkým.

Tak to je, a nech sa tak aj stane

Toho dňa v Nazarete, ktorý sa zdal
byť taký obyčajný, Panna Mária
nemohla tušiť, do akej miery sa jej 
fiat stane najväčším úkonom viery a
poslušnosti v dejinách. Sloveso,
ktorým Mária odpovedá anjelovi a
ktoré sa prekladá ako fiat alebo
„nech sa stane“, sa v pôvodnom



gréckom texte sv. Lukáša (génoito)
nachádza v tvare, ktorý vyjadruje
naliehavosť srdca, aby sa niečo
uskutočnilo (porov. Lk 1,38). Ale v
skutočnosti naša Matka nepovedala 
fiat ani génoito. Slovo, ktoré by na jej
perách najpresnejšie vyjadrovalo
tento postoj, je amen. Tak hovoril Žid,
keď chcel povedať Bohu „áno, nech sa
tak stane“. Koreň tohto hebrejského
slova znamená pevnosť, vnútorné
presvedčenie: potvrdzuje
vypovedané ako slovo pevné,
stabilné, záväzné. Jeho presný
preklad znie: „Tak to je a nech sa tak
aj stane“[4].

Máriino prijatie sa neobmedzuje na
jeden izolovaný okamih jej života: je
to trvalý postoj. Od zvestovania až po
kríž zostáva jej srdce stále pozorné k
Božej vôli. «Celý jej život bol
putovaním nádeje spolu so Synom
Božím a jej Synom; putovaním, ktoré
ju cez Kríž a Zmŕtvychvstanie
priviedlo do vlasti, do Božieho



objatia»[5]. Koľkokrát aj od nás Pán
žiada veci, ktoré potrebujú naše
osobné „amen, nech sa mi stane
podľa tvojho slova“. Koľkokrát nás
čaká s otvorenou náručou, ako otec,
ktorý sa zohne a volá svoje dieťa.
Dovolíme mu vstúpiť bez výhrad do
našich myšlienok, do našich
rozhodnutí a do našich skutkov?
Necháme sa ním objať?

Nie je náhodou, že keď prijímame
eucharistické telo Krista,
odpovedáme „Amen“: tak ako Mária
prijala Slovo, aby sa stalo telom v jej
lone, tak aj my ho prijímame, aby
rástol a žil v nás. « Jestvuje teda
hlboká analógia medzi fiat, ktorým
Mária odpovedala na anjelove slová,
a amen, ktoré vyslovuje každý
veriaci, keď prijíma Pánovo telo»[6].
Prijímajme ho spolu s ňou, s
„čistotou, pokorou a oddanosťou“, s
akou ho naša Matka prijala prvý raz
– a vždy.



Spojiť všetko v srdci

Kontemplácia je ďalším zo
základných postojov v Máriinom
živote, a po tejto ceste nás chce viesť
aj naša Matka. «Byť
kontemplatívnym nezávisí od očí, ale
od srdca. A tu vstupuje do hry
modlitba ako akt viery a lásky, ako
„dych“ nášho vzťahu s Bohom»[7]. V
evanjeliách Mária vysloví veľmi málo
slov v porovnaní s úlohou, ktorú má
v rôznych udalostiach. Od návštevy
pastierov v Betleheme až po Kríž,
Mária uchováva a premýšľa vo
svojom srdci nad tajomstvami svojho
Syna (Lk 2,19).

V tichu Nazareta, v modlitbe v Káne,
počas verejného účinkovania, vidíme
Matku, ktorá rozjíma, ktorá pozoruje
a ktorá sa necháva premieňať
prítomnosťou Ježiša. Na ceste na
Kalváriu si ľahko predstavíme
stretnutie medzi Matkou a Synom,
keď «Mária hľadí s nesmiernou



láskou na Ježiša a Ježiš hľadí na svoju
Matku; ich oči sa stretávajú a každý
vylieva svoje srdce do srdca toho
druhého»[8]. A v žiarivom ráne
Zmŕtvychvstania, naplnená slávou
Zmŕtvychvstalého, ona predznačuje
žiaru Cirkvi[9], ktorá žije aj «v svojich
krehkých údoch (…). Mnohí z nich sú
ženy, ako stará Alžbeta a mladá
Mária; ženy veľkonočné, apoštolky
Zmŕtvychvstania»[10].

Kontemplatívny pohľad, ten „dych“
duše, nám umožňuje postupne
chápať zmysel toho, čo sa v našom
živote deje, a čo od nás Boh očakáva.
«To vyjadruje Evanjelium v pohľade
Márie, ktorá hľadela srdcom. V
Evanjeliu najlepšie vyjadrujú, čo si
myslí srdce, dva úryvky zo svätého
Lukáša, ktoré hovoria, že Mária
„uchovávala (syneterei) všetky tieto
veci a premýšľala (symballousa) o
nich vo svojom srdci“ (porov. Lk
2,19.51)». A to, čo Mária uchovávala
a nad čím premýšľala, «nebola len



„scéna“, ktorú videla, ale aj to, čomu
ešte nerozumela, a čo aj tak zostávalo
prítomné a živé v očakávaní, že to
všetko spojí vo svojom srdci»[11].

Ako malé deti, ktoré niekedy
nezvládnu ťažkú úlohu, môžeme sa
vždy spoľahnúť na našu Matku, že
nás povedie na tejto ceste
kontemplácie. «Mária hovorí s nami,
hovorí k nám, pozýva nás spoznať
Božie slovo, milovať Božie slovo, žiť s
Božím slovom, myslieť s Božím
slovom»[12]. Ak sa necháme viesť jej
rukou, dá nám trpezlivosť s vecami,
ktoré nerozumieme, a pomôže nám
spájať zdanlivo nesúvisiace body, ako
v tých obrázkoch, v ktorých sa až na
konci trpezlivého kreslenia objaví
celá postava.

Vždy odovzdávajúca Ježiša

Od začiatku svojho materinského
povolania Mária chápe, že Ježiš je
poklad, ktorý sa má deliť so
všetkými: Pán v nej urobil «veľké



veci» (Lk 1,49), nie pre jej osobnú
slávu, ale pre dobro celého ľudstva.
Radosť Magnifikatu odráža hlbokú
skúsenosť Božieho synovstva: Mária
vníma nesmiernu lásku Otca, ktorý
sa skláňa k nej a zveruje jej to
najväčšie, čo má – milovaného Syna.
Viac ako ktorýkoľvek iný človek pred
ňou a po nej sa objavuje plná Boha,
plná Božej lásky. A táto hojnosť ju
pohýna viesť všetkých k Ježišovi.

Mária neustále odovzdáva svojho
Syna: ponúka ho ako dieťa pastierom
a mudrcom (porov. Lk 2,16-20; Mt
2,10-11); kladie ho do náručia
Simeonovi a Anne (porov. Lk
2,25-38); necháva ho tak „voľného“,
že sa jej dokonca stratí v Jeruzaleme;
„vyvoláva“ zázrak v Káne a vedie
každého, aby počúval, čo nám On
hovorí (porov. Jn 2,3-5); necháva
Ježiša konať jeho poslanie, aj keď si
ho žiadajú príbuzní (porov. Mt
12,46-50); prijíma Otcovu vôľu a pod
krížom sa spolu s Ježišom odovzdáva



celému ľudstvu (porov. Jn 19,25). A
ľahko si predstaviť rozhovory, tak
plné Ježiša, ktoré mala s učeníkmi po
Nanebovstúpení… Také, aké chce
mať aj s nami a so všetkými, ktorí,
ako milovaný učeník, ju prijímajú do
svojho domu a do svojich vecí (porov.
Jn 19,27).

Každý je dieťaťom svojím
spôsobom

Raz sa svätý Josemaría podelil o svoje
spomienky z návštevy Sevilly počas
Veľkého týždňa: «Vyšiel som na ulicu,
keď už prechádzali procesie... A keď
som videl všetkých tých ľudí, tých
zbožných mužov, ktorí kráčali v
procesiách a sprevádzali Pannu,
pomyslel som si: toto je pokánie, toto
je láska. Bolo to veľmi krásne. Potom,
keď som videl... neviem, ktorý
sprievod to bol, nepamätám si, aký
obraz Panny... Najmenej dôležité boli
šperky, svetlá... Dôležitá bola láska,
spevy, chvály: všetko! Stál som tam,



pozeral som na ňu a začal som sa
modliť... Bol som ako v nebi. Keď som
videl ten krásny obraz Panny, ani
som si neuvedomoval, že som v
Seville, ani na ulici. A niekto ma
takto potľapkal po pleci. Otočil som
sa a stretol muža z ľudu, ktorý mi
povedal: “Otče, táto nestojí za nič; tá
naša je tá pravá!”. Na prvý pohľad sa
mi to takmer zdalo ako rúhanie.
Potom som si pomyslel: má pravdu;
keď ukazujem obrazy svojej matky,
hoci sa mi páčia všetky, aj tak
poviem: tento, tento je ten pravý»[13].

Každý z nás môže mať svoj „pravý“
portrét svojej nebeskej Matky:
nemusí ísť nevyhnutne o obraz, ale o
veľmi osobný spôsob, ako k nej
hovoriť, ako ju milovať, ako jej zveriť
to, čo nám napĺňa srdce. «Každý
kresťan si môže, keď sa pozrie späť,
zrekonštruovať dejiny svojho vzťahu
s Nebeskou Matkou. Dejiny, v ktorých
sú konkrétne dátumy, osoby a miesta,
milosti, ktoré spoznávame ako



darované od našej Pani, a stretnutia
plné zvláštnej príchuti.
Uvedomujeme si, že láska, ktorú nám
Boh prejavuje prostredníctvom
Márie, má celú hĺbku toho, čo je
božské, a zároveň blízkosť a teplo
toho, čo je ľudské»[14].

Ako to matky zvyknú robiť, ale ešte
jemnejším spôsobom, Mária ide pred
nami na ceste. Ona tuší, čo
potrebujeme, a pripravuje nám to,
často tak nenápadne, že si to ani
neuvedomujeme. A hoci ju napĺňa
radosť, keď jej ďakujeme za tieto
materinské starostlivosti, neprestane
sa o nás starať, aj keď to nerobíme.
Svätá Mária, vieme, že to urobíš, ale
tak veľmi nám prospieva, keď ťa o to
prosíme: iter para tutum, priprav
nám bezpečnú cestu.

[1] Pápež Lev XIV, Homília, 9-06-2025.



[2] Benedikt XVI, Homília, 15-08-2005.

[3] Porov. Sv. Josemaría, Cesta, č. 495.

[4] Porov. R. Cantalamessa, L’anima di
ogni sacerdozio, Ancora, Miláno 2014,
s. 53 (El alma de todo sacerdocio,
Monte Carmelo, Burgos, 2010)
[Preklad: Duša celého kňazstva].

[5] Lev XIV, Príhovor pri modlitbe
Anjel Pána, 15-08-2025.

[6] Sv. Ján Pavol II, Ecclesia de
Eucharistia, č. 55.

[7] František, Audiencia, 5-05-2021.

[8] Sv. Josemaría, Krížová cesta, 4.
zastavenie.

[9] Porov. Sedulio, Carmen paschale, 5,
358-364.

[10] Lev XIV, Homília, 15-08-2025.

[11] František, Dilexit nos, č. 19.



[12] Benedikt XVI, Homília, 15-08-2005.

[13] Slová sv. Josemaríu zaznamenané
v A. Sastre, Tiempo de Caminar,
Madrid, Rialp 1989, s. 312.

[14] Sv. Josemaría, «Recuerdos del
Pilar», v Escritos Varios: Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2018,
s. 275.

Giovanni Vassallo – Carlos
Ayxelà

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/hla-tvoja-matka-maria-na-

nasej-ceste-k-svatosti/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/hla-tvoja-matka-maria-na-nasej-ceste-k-svatosti/
https://opusdei.org/sk-sk/article/hla-tvoja-matka-maria-na-nasej-ceste-k-svatosti/
https://opusdei.org/sk-sk/article/hla-tvoja-matka-maria-na-nasej-ceste-k-svatosti/

	«Hľa, tvoja Matka»: Mária na našej ceste k svätosti

