
opusdei.org

František a
Benedikt:
Kontinuita, alebo
zlom?

Článok Mariana Fazia, nového
generálneho vikára Opus Dei,
autora publikácie ,,Pápež
František, kľúč k jeho
mysleniu“ (El Papa Francisco.
Claves de su pensamiento)

29.01.2015

Od zvolenia Františka za následníka
Benedikta XVI. už uplynulo veľa
mesiacov. Zmena v štýle je zjavná,



evidentná, pripomínajúca zmenu
pápežského imidžu, ktorý vo svojej
osobe priniesol svätý Ján XXIII., tak
odlišný od osobnosti Pia XII., alebo
Pavla VI., - rezervovanejších a
intelektuálnejších osobností – tak
odlišných od Dobrého Pápeža. K
takej istej situácii došlo, keď svätý Ján
Pavol II. nastúpil po nedávno
blahoslavenom Pavlovi VI – s
tridsatri dňovým intervalom stále sa
usmievajúceho pápeža Lucianiho,
uľahčujúcim tento prechod –, ako aj
keď Benedikt XVI. nastúpil po svätom
poľskom pápežovi.

Zmeny v štýle pápežov sú dôsledkom
ľudského prvku v Cirkvi. Spomínané
príklady z posledných desaťročí sú
súčasťou jedných z najpozitívnejších
historických momentov v rímskom
pontifikáte. Táto rozmanitosť prináša
obohatenie, pretože štýl jednotlivca
sa vo veľkej miere odvíja od jeho
idiosynkrázie, osobitosti a
kultúrnych tradícií, ktoré formovali



jeho osobnosť. V poslednom čase
bola Cirkev obohatená slovanskou
tradíciou Karola Wojtylu,
stredoeurópskou tradíciou Josepha
Ratzingera, a v súčasnosti
latinskoamerickou tradíciou Jorgeho
Maria Bergoglia.

Z pohľadu individuálnej charizmy si
známy americký novinár John Allen
dovolil takéto prirovnanie,
vychádzajúce z hudobných štýlov:
Ján Pavol II. je ,,rock and roll",
Benedict XVI. je ,,klasika", a František
je ,,folk". A pritom samozrejme
vieme, že vyhnúc sa poukazovaniu
na akékoľvek detailné, citlivé
odlišnosti, Ján Pavol II. vymenoval
Jorgeho Bergoglia za biskupa a
kardinála, že Benedikt oslavoval jeho
zvolenie za pápeža, a že František si
vyzdobil svoju skromnú izbu v
Argentíne plagátom nemeckého
pápeža.



Láskavý prístup a obdiv Františka
voči svojmu predchodcovi si
skutočne zaslúži našu pozornosť.
Môžem sa tu podeliť aj so svojimi
osobnými spomienkami. V auguste
2008 som sprevádzal vtedy kardinála
Bergoglia na krátkej ceste po Buenos
Aires. Počas cesty sa mi zdôveril, že
na Benediktovi XVI. najviac obdivuje
jeho pokoru a jeho učenie. Spomenul
som si na tieto slová, keď Ratzinger
rezignoval a uvedomil som si, aké
hlboké sú to slová: Benedikta si
budeme pamätať práve kvôli jeho
pokore a magistériu.

Zmena štýlu a osobný vzťah, plný
láskavosti a obdivu voči Benediktovi
XVI., sú jasné vo Františkových
slovách a gestách. Čo však môžeme
povedať o súčasnom pápežskom
magistériu v súvislosti s tým
predchádzajúcim? Majú kultúra
plytvania a diktatúra relativizmu
niečo spoločné?



Diktatúra relativizmu

V pondelok, 18. apríla 2005, kardinál
Joseph Ratzinger predsedal pri
slávení svätej omše, ktorá
inaugurovala konkláve, ktoré potom
malo zvoliť následníka pápeža Jána
Pavla II. Vo svojej homílii dekan
kolégia kardinálov poukázal na to,
akým kultúrnym okolnostiam bude
musieť nový pápež čeliť...bez toho,
žeby vedel, že tie slová vlastne
adresuje sebe samému. V tom
rozhodujúcom odstavci povedal
nasledovné: ,,S koľkými vetrami
doktríny sme sa stretávali za
posledné desaťročia, s koľkými
ideologickými tendenciami, s
koľkými spôsobmi myslenia. Malá
loďka myslenia mnohých kresťanov
bola zmietaná týmito vlnami –
pohadzovaná od jedného extrému k
druhému: od marxizmu k
liberalizmu, dokonca k libertínizmu;
od kolektivizmu k radikálnemu
individualizmu; od ateizmu k



vágnemu náboženskému
mysticizmu; od agnosticizmu k
synkretizmu, atď. Každý deň
vznikajú nové sekty, a to čo nám sv.
Pavol hovorí o klamlivom ľudskom
učení a blude (pozri Ef 4:14) sa stáva
skutočnosťou.

Dnes sa jasná viera založená na
Vyznaní viery Cirkvi často
onálepkuje slovom
fundamentalizmus. Na druhej strane
relativizmus, teda ,,nechať sa zmietať
sem a tam, nechať sa unášať sa
akýmkoľvek vetrom doktríny", sa zdá
byť jediným postojom, ktorý možno
zaujať voči modernej súčasnosti.
Budujeme diktatúru relativizmu,
ktorá nepovažuje nič za definitívne,
a ktorej konečný cieľ spočíva výlučne
vo vlastnom egu a vlastných
túžbach."

Diktatúra relativizmu, alebo na
druhej strane pozitívny postoj
potreby a naliehavosti obnoviť



dôveru v možnosť dopracovať sa k
pravde prostredníctvom viery a
rozumu v pluralitnej spoločnosti,
bola ústrednou témou
predchádzajúceho pontifikátu.
Známe prejavy v Regensburgu,
Westminster Hall a v Bundestagu, sú
nádherným dôkazom tohto záujmu a
starostlivosti o posvätenie myšlienky
zdravého laického prístupu,
prekonávajúceho laicizmus a
fundamentalizmus.

Relativizmus je kríza pravdy, pretože
sa domnieva, že ľudské bytosti nie sú
schopné dospieť k pravde,
univerzálnej etike, základným ideám,
ktoré môžu zdieľať všetci, nezávisle
od historických alebo kultúrnych
aspektov. Toto nie je téma vzťahujúca
sa výlučne na logiku alebo filozofiu.
Je to všeobecný postoj k veľkej výzve
pravdy. Je to zabúdanie na slová
Ježiša Krista: ,,pravda vás oslobodí" a
pravda sa potom vníma ako vrchol
limitov našich možností a nášho



osobného rozvoja, alebo, ako
kolektívneho, alebo kultúrneho
rastu. V takomto ponímaní je pravda
obmedzením nášho kreatívneho
potenciálu. Avšak, ak máme byť
schopní budovať niečo trvalé, pravda
je nevyhnutná ako pevná podstava,
na ktorej sa môže rozvíjať
spoločenská a individuálna
kreativita. Čím silnejšia je táto
základňa, tým vyššia je stavba, tým
viac je možností, slobody projektov,
ideí, návrhov. Pravda, v takomto
ponímaní, je základom nášho
pokroku a inovácie.

Niekedy existuje riziko
vnímania ,,ľudstva ako skleneného
domu, kde sa posudzujú alebo
kategorizujú ľudia" –, použijúc slová
pápeža Františka na záver Synody
biskupov o rodine. Avšak v neveľmi
citovanom prejave na La Sapienza v
Ríme, sa Benedikt spolu so svätým
Augustínom zamýšľa nad
skutočnosťou, že teoretická pravda



sama osebe – so svojimi
abstrakciami, súdmi a klasifikáciami
– privádza k smútku, a že úplná
pravda sa skladá z poznania toho, čo
je dobré, a preto ,,pravda nás robí
dobrými" a tak nás vedie k
dobročinnej láske a k akceptovaniu
iných.

Kultúra plytvania

František, na druhej strane, rozvinul
z odlišných perspektív to, čo
nazýva ,,kultúrou plytvania":
spoločnosťou, ktorá opúšťa starých,
chorých a mladých, pretože je
zameraná na seba, zvelebujúc bôžika
peňazí, bôžika pôžitkov a bôžika
moci. V Evangelii Gaudium to hovorí
priamo: v kontraste s radosťou so
stretnutia s Ježišom, ,,veľkým
nebezpečenstvom dnešného sveta,
preniknutého konzumným štýlom, je
bezútešnosť a stiesnenosť
samoľúbeho a žiadostivého srdca,
horúčkovité naháňanie sa za



povrchnými pôžitkami a otupené
svedomie".

Preto znovu čelíme cenzúre
diktatúry, aj keď v tomto prípade nie
ideovej, ale materiálnej: ,,Klaňanie sa
zlatému teľaťu (pozri Ex 32:1-35) sa
nám vrátilo v novom a bezcitnom
preoblečení sa za modloslužbu
peňazí a diktatúru neosobnej
ekonomiky, ktorej chýba skutočne
ľudský zmysel". Táto diktatúra
redukuje človeka ,,len na jednu z
jeho potrieb: spotrebu, teda niečo, čo
by bolo možné prirovnať k
imanentnému ,,vlastnému egu a
túžbam", o ktorých hovoril Benedikt
XVI.

František neodsudzuje útoky na
ľudskú dôstojnosť abstraktne, ale v
telesnom utrpení chudobných a
marginalizovaných. Vo zvyškoch
európskeho sveta, ktorý odmieta
afrických imigrantov na Lampeduse,
v marginalizovaných ľuďoch žijúcich



v bedárskych štvrtiách na okrajoch
rastúcich veľkomiest, vo favelách,
slumoch, v obetiach nových foriem
otroctva ako je obchodovanie s
ľuďmi, v deťoch-vojakoch, v
smutných príbehoch ľudí
uviaznutých v zajatí drog. Tento
prorocký výkrik sa ozýva v ušiach
celého sveta, a hovorí sa aj o
Nobelovej cene, keď ho mnohé
noviny a časopisy umiestňujú na
svoje prvé stránky. Avšak
modloslužba materiálnych vecí
pokračuje aj naďalej, pretože jej
hlboké korene ju naďalej udržujú
silnou.

V exkluzívnom interview s
Henriqueom Cymermanom sa
František úprimne vyjadril o
sociálnych dôsledkoch týchto
modloslužobných postojoch: ,,Upadli
sme do hriechu modloslužobníctva,
modloslužby peňazí. Ekonomika sa
úzkostlivo snaží získavať stále viac a
paradoxne podporuje kultúru



plytvania. Odhadzujúc mladých, a
súčasne obmedzujúc mieru
pôrodnosti. Odhadzujeme tiež
starých, pretože už nie sú potrební,
neprodukujú, sú pasívnou triedou...A
odhadzovaním starých i mladých sa
zbavujeme budúcnosti ľudí, pretože
mladí so svojou silou ťahajú vpred, a
starší nám dávajú múdrosť, majú v
sebe pamäť ľudstvu, musia ju
prenášať na mladých (...) Zbavujeme
sa celej generácie, aby sme udržiavali
jeden ekonomický systém, ktorý
stráca svoju platnosť, systém, ktorý
aby prežil, musí viesť vojny, ako to
veľké ríše vždy robili (...) Táto
samotná idea nás zbavuje bohatstva
rozmanitosti myslenia, a teda aj
dialógu medzi ľuďmi."

Ľudia sú potravou pre systém. Tá
predstava nám pripomína
film ,,Matrix", kde sú ľudské bytosti
použité ako batérie pre veľké
elektrické stroje, ktoré dosiahli
sebauvedomenie. Mnohí z nich žijú



vo falošnom svete, ktorý sa ukazuje
byť pohodlným väzením. Max Weber,
začiatkom dvadsiateho storočia,
charakterizoval trh zbavený hodnôt
ako železnú klietku.

Dve strany tej istej reality

Tieto dve diktatúry, odsúdené
pápežmi, sú súčasne aj odlišnými
aspektami tej istej reality. V prvých
dňoch svojho pontifikátu, v
dôležitom prejave k diplomatickému
zboru, akreditovanému pri Svätej
Stolici, poukázal pápež František na
prepojenie jeho starostlivosti o
chudobných s učením o pravde
Benedikta XVI. Predovšetkým
zdôraznil: ,,Ako viete, je viacero
dôvodov, prečo som si vybral meno
Františka z Assisi, známe meno,
ďaleko za hranicami Talianska a
Európy, dokonca známe aj medzi
ľudmi, ktorí nevyznávajú katolícku
vieru. Jedným z prvých dôvodov bola
Františkova láska k chudobným.



Koľko je len dnes ešte chudobných vo
svete! A akému veľkému utrpeniu sú
vystavení! Podľa vzoru Františka z
Assisi, sa Cirkev na každom mieste
zemegule vždy snažila vyvíjať
starostlivosť o tých, ktorí trpia núdzu,
a myslím, že v mnohých vašich
krajinách môžete potvrdiť veľkorysé
aktivity kresťanov, ktorí sa zanietene
venujú pomoci chorým, sirotám,
bezdomovcom, ľuďom na perifériách,
a tak sa snažia robiť spoločnosť
humánnejšou a spravodlivejšou".

Po tom, čo popisuje problém kultúry
plytvania, v ďalšom odstavci buduje
nadväznosť na predchádzajúceho
pápeža: ,,Ale existuje aj iná forma
chudoby! Je to duchovná chudoba
našich čias, ktorá obzvlášť ťažko
postihuje takzvané bohaté krajiny. Je
to to, čo môj milovaný predchodca
Benedikt XVI. nazval ,,tyraniou
relativizmu", ktorá z každého
človeka robí svoje vlastné kritérium
a ohrozuje spolužitie medzi ľuďmi. A



druhý dôvod, prečo som si vybral
toto meno, František z Assisi, nám
hovorí, že by sme mali pracovať na
budovaní mieru. Bez pravdy však
neexistuje žiaden skutočný mier!
Nemôže existovať skutočný mier, ak
každý si je sám pre seba kritériom,
ak si každý chce vždy nárokovať
výlučne svoje práva, bez toho, aby sa
súčasne staral aj o dobro iných,
každého jedného, na základe
prirodzenosti, ktorá zjednocuje
všetky ľudské bytosti na tejto zemi."

Neexistuje žiaden mier, žiaden
možný ľudský pokrok, ak sa ľudia
nestarajú o dobro iných. Ján Pavol II.
to zosumarizoval v historickom
výroku ,,mier je dielom solidarity",
čím naviazal na svojich predchodcov,
Pia XII. a Pavla VI, ktorí vyhlásili,
že ,,mier je dielom spravodlivosti"
a ,,rozvoj je nové pomenovanie pre
mier". Toto prepojenie dôvodov v
pápežskom magistériu je založené na
ústrednom princípe ľudskej



dôstojnosti: svet, kde bratstvo víťazí,
možno budovať len na tom, že sa
človek dáva iným ľuďom.

Preto súčasná spoločnosť potrebuje
znovu objaviť – aby mohla prekonať
krízu chudoby a hodnoty, ktoré už
roky žijeme – svoju najhlbšiu
pravdu: absolútny rešpekt pre ľudské
práva každej osoby, ktorá je jedna-
svojho-druhu a unikátna. Bez tohto
základu budú niektorí využívaní len
ako nástroje pre sebecké záujmy
iných a ľudské osoby budú
používané, a nie rešpektované, bude
sa s nimi zaobchádzať ako s vecami,
ktorých sa možno zbavovať, keď už
nie sú užitočné.

Podľa môjho názoru pápež František
sa sústavne odvoláva na
relativizmus, zdôrazňovaním toho,
čo je vyjadrené v odsúdení priameho
dôsledku relativizmu: ovládania
moci, kultúre plytvania a
ľahostajnosti, byrokracii viery. Proti



tomuto ponúka kultúru stretávania a
odovzdanosti.

V Evangelii Gaudium
opisuje ,,sústavný nárast relativizmu,
ktorý vedie k všeobecnému zmyslu
dezorientácie". Ďalej
vysvetľuje: ,,Tento praktický
relativizmus spočíva v takom konaní,
ako keby Boh neexistoval, v
rozhodnutiach, ako keby chudobní
neexistovali, v stanovovaní si cieľov,
ako keby iní ľudia neexistovali, v
takom konaní, ako keby ľudia, ktorí
neprijali Evanjelium, neexistovali."
Inými slovami je to viesť životný
štýl ,,jedla, pitia, veselenia sa", ako
temný dôsledok iluzórnej autonómie,
ktorá popiera akúkoľvek
zodpovednosť voči iným. S týmto
kontrastuje etika Martina Bubera,
pripomínajúca, že sme ,,strážcovia
našich bratov", že existujú bratské
zväzky, ktoré nás spájajú, že nie sme
izolované indivíduá, ktoré môžu
myslieť len na naše ,,vlastné ego a



túžby." Sme povolaní k dobročinnej
láske, ktorá buduje spoločné dobro,
ku caritas in veritate – sociálnej
encyklike Benedikta XVI. – k láske k
pravde.

Sumárne možno povedať, že
Benedikt poukazuje na to, že bez
pravdivého základu svetu chýba
apelačný, opravný mechanizmus, a je
riadený tými, ktorí sú pri moci:
chudobní a slabí nemajú žiadny
nárok na dôstojnosť, neexistujú
hodnoty, ktoré by podporili ich
požiadavky.

František svojím vlastným spôsobom
s osobitým dôrazom odsudzuje to, že
reálnym prejavom relativizmu je
kultúra plytvania a víťazstvo moci a
peňazí nad dôstojnosťou, nad tým, čo
je skutočne ľudské, nad pravdou. Sú
to stupne toho istého procesu, dva
aspekty tej istej reality, ktoré nás
vyzývajú, aby sme viac milovali,
dávali, odpúšťali, boli veľkorysí.



Príbeh na záver

Rád by som zakončil tento článok
jedným príbehom. Asi pred
mesiacom som mal veľkú radosť z
toho, že som mohol navštíviť pápeža
v Santa Martha. Prijal ma tak, ako
otec prijíma syna. Povzbudený touto
familiárnou atmosférou som si
dovolil požiadať ho, aby potvrdil
myšlienku, na ktorej ja, spolu s
ďalšími intelektuálmi v Argentíne
pracujeme, a ktorú sumarizujeme v
zmysle, že kultúra plytvania je
dôsledkom diktatúry relativizmu.
František s úsmevom a istým
dôrazom odpovedal (samozrejme nie
doslova týmito slovami): Je to tak. Ak
neexistuje žiadna pravda, jediné čo
zostáva, sú osobné záujmy, ktorých
nehanebným dôsledkom je
zbavovanie sa slabých. A znovu sa
odvolal na nezamestnanosť toľkých
mladých ľudí v Európe, ktorá mu
spôsobuje tak veľa starostí.



Niektorí to formulujú tak, že
emeritný pápež Benedikt oslovoval
hlavu, a že František oslovuje srdce.
Zjednoťme oboje v kontinuite,
pretože človek bez hlavy je hrozný,
ale človek bez srdca ešte horší.

Publikované v španielskom časopise 
Palabra.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/frantisek-a-benedikt-
kontinuita-alebo-zlom/ (23.01.2026)

https://www.revistapalabra.es/
https://opusdei.org/sk-sk/article/frantisek-a-benedikt-kontinuita-alebo-zlom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/frantisek-a-benedikt-kontinuita-alebo-zlom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/frantisek-a-benedikt-kontinuita-alebo-zlom/

	František a Benedikt: Kontinuita, alebo zlom?

