
opusdei.org

Encyklika "Ecclesia
vivit de Eucharistia"

"Cirkev žije z Eucharistie".
Encyklika pápeža sv. Jána Pavla
II. o tajomstve Eucharistie.

30.05.2024

ÚVOD

1. Cirkev žije z Eucharistie. Táto
pravda nevyjadruje len každodennú
skúsenosť viery, ale synteticky zhŕňa
aj jadro tajomstva Cirkvi. V
rozmanitých podobách s radosťou
zakúša, ako sa neustále potvrdzuje
prísľub: „A hľa, ja som s vami po



všetky dni až do skončenia sveta“ (Mt
28, 20), no vo svätej Eucharistii, kde
sa chlieb a víno premieňajú na
Pánovo telo a krv, sa mimoriadne teší
z tejto prítomnosti. Odvtedy, čo na
Turíce Cirkev - ľud Novej zmluvy -
začala svoje putovanie k nebeskej
otčine, božská sviatosť neustále
ožarovala jej dni a napĺňala ich
dôveryplnou nádejou.

Druhý vatikánsky koncil právom
vyhlásil, že eucharistická obeta je
„prameň a vrchol celého
kresťanského života“. „Veď
najsvätejšia Eucharistia obsahuje
celé duchovné dobro Cirkvi, totiž
samého Krista, nášho veľkonočného
Baránka a živý chlieb, ktorý
prostredníctvom tela, oživovaného
Duchom Svätým, Oživovateľom, dáva
ľuďom život". Preto sa pohľad Cirkvi
neustále obracia na svojho Pána,
prítomného v Oltárnej sviatosti, v
ktorej objavuje plné prejavenie sa
jeho nesmiernej lásky.



2. Počas Veľkého jubilea roku 2000
som mohol sláviť Eucharistiu v
jeruzalemskom Večeradle, tam, kde
ju podľa tradície prvýkrát slávil sám
Kristus. Večeradlo je miesto
ustanovenia Najsvätejšej sviatosti.
Práve tam pri večeri vzal Ježiš do
svojich rúk chlieb a dobrorečil, lámal
ho a dával učeníkom, hovoriac:
„Vezmite a jedzte z neho všetci, toto
je moje telo, ktoré sa obetuje za
vás" (porov. Mt 26, 26; Lk 22, 19; 1
Kor 11, 24). Potom vzal do svojich
rúk kalich s vínom a povedal im:
„Pite z neho všetci. Toto je kalich
mojej krvi, ktorá sa vylieva za vás i
za všetkých na odpustenie hriechov.
Je to krv novej a večnej
zmluvy" (porov. Mk 14, 24; Lk 22, 20;
1 Kor 11, 25). Som vďačný Pánu
Ježišovi, že mi dovolil zopakovať na
tom istom mieste v poslušnosti jeho
príkazu slová „Toto robte na moju
pamiatku" (Lk 22, 19), ktoré tu
vyslovil pred dvetisíc rokmi.
Pochopili apoštoli, prítomní na



Poslednej večeri, slová, ktoré vyšli z
Ježišových úst? Pravdepodobne nie.
Tieto slová sa plne objasnili až na
konci Triduum sacrum, Posvätného
trojdnia, času, ktorý sa začína na
Zelený štvrtok večer a trvá do
nedeľného rána. V tých dňoch sa píše
mysterium paschale; v nich sa píše aj
mysterium eucharisticum.

3. Z veľkonočného tajomstva sa rodí
Cirkev. Práve preto sa Eucharistia,
ktorá je sviatosťou veľkonočného
tajomstva par excellence, stáva
stredobodom cirkevného života.
Vidno to hneď z prvých obrazov
Cirkvi, ktoré nám ponúkajú Skutky
apoštolov: „Vytrvalo sa zúčastňovali
na učení apoštolov a na bratskom
spoločenstve, na lámaní chleba a na
modlitbách“ (Sk 2, 42). „Lámaním
chleba“ sa myslí Eucharistia. Po
dvetisíc rokoch pokračujeme v
uskutočňovaní tohto prvotného
obrazu Cirkvi. A keď tak robíme
počas eucharistického slávenia, zrak



duše sa zameriava na Veľkonočné
trojdnie: na to, čo sa udialo na Zelený
štvrtok pri Poslednej večeri a potom
po nej. Ustanovenie Eucharistie
sviatostne anticipovalo udalosti,
ktoré sa uskutočnili po Poslednej
večeri, počnúc getsemanskou
agóniou. Opäť vidíme Ježiša, ako
vychádza z Večeradla, zostupuje s
učeníkmi, aby prešiel potokom
Cedron a prišiel do Olivovej záhrady.
V tejto záhrade je ešte dnes niekoľko
veľmi starých olivovníkov. Možno
boli svedkami toho, čo sa v ich tieni
odohralo v ten večer, keď Kristus v
modlitbe zakúšal smrteľnú úzkosť,
„pričom mu pot stekal na zem ako
kvapky krvi“ (Lk 22, 44). Krv, ktorú
krátko predtým odovzdal Cirkvi ako
nápoj spásy vo sviatosti Eucharistie,
sa začala prelievať. Jej vyliatie sa
napokon dovŕšilo na Golgote, kde sa
stala nástrojom našej spásy: „keď
prišiel Kristus, veľkňaz budúcich
darov (…), raz navždy vošiel do
Svätyne, a to nie s krvou capov a



teliat, ale so svojou vlastnou krvou, a
tak získal večné vykúpenie“ (Hebr 9,
11-12).

4. Hodina našej spásy. I keď bol
nesmierne skúšaný, Ježiš neunikal
pred „svojou hodinou“. „Čo mám
povedať? Otče, zachráň ma pred
touto hodinou? Veď práve pre túto
hodinu som prišiel“ (Jn 12, 27). Ježiš
túži, aby mu učeníci robili
spoločnosť, no musí zakúšať samotu
a opustenosť: „To ste nemohli ani
hodinu bdieť so mnou? Bdejte a
modlite sa, aby ste neprišli do
pokušenia!" (Mt 26, 40-41). Len Ján
zostane pod krížom, vedľa Márie a
zbožných žien. Getsemanská agónia
bola úvodom do agónie kríža Veľkého
piatka. Svätá hodina, hodina spásy
sveta. Keď sa slávi Eucharistia v
Jeruzaleme pri Ježišovom hrobe,
takmer hmatateľne sa vraciame k
„jeho hodine“, hodine kríža a
oslávenia. Na to miesto a do tej
hodiny sa duchovne prenáša každý



kňaz, keď slúži svätú omšu, spolu s
kresťanským spoločenstvom, ktoré sa
na nej zúčastňuje.

„Bol ukrižovaný, umrel a bol
pochovaný, zostúpil k zosnulým,
tretieho dňa vstal z mŕtvych." Vo
vyznaní viery sa ozývajú slová
kontemplácie a zvolanie: „Ecce
lignum crucis, in quo salus mundi
pependit. Venite adoremus.“ Je to
pozvanie, ktorým sa Cirkev obracia
na všetkých v popoludňajších
hodinách Veľkého piatka. A opäť ho
bude spievať, aby vo Veľkonočnom
období ohlasovala: „Surrexit
Dominus de sepulcro qui pro nobis
pependit in ligno. Alleluja.“

5. „Mysterium fidei! - Hľa, tajomstvo
viery!“ Keď kňaz vyslovuje alebo
spieva tieto slová, prítomní
odpovedajú zvolaním: „Smrť tvoju,
Pane, zvestujeme a tvoje
zmŕtvychvstanie vyznávame, kým
neprídeš v sláve.“ Keď Cirkev



poukazuje na Krista v tajomstve jeho
utrpenia, týmito alebo podobnými
slovami zjavuje aj svoje vlastné
tajomstvo: Ecclesia de Eucharistia.
Ak s darom Ducha Svätého na Turíce
vychádza Cirkev na svetlo a vydáva
sa na cesty sveta, tak rozhodujúcim
momentom jej utvárania istotne je
ustanovenie Eucharistie vo
večeradle. Jej základom a jej
žriedlom je celé Triduum paschale,
ktoré je však zhrnuté, už
anticipované, a navždy
„skoncentrované“ v eucharistickom
dare. V tomto dare Ježiš Kristus
odovzdal Cirkvi stále sprítomňovanie
veľkonočného tajomstva. Ním
ustanovil tajomné „sprítomnenie“
tohto Tridua v priebehu všetkých
storočí.

Táto myšlienka v nás vzbudzuje city
veľkého a vďačného obdivu. Vo
veľkonočnej udalosti a v Eucharistii,
ktorá ho cez stáročia sprítomňuje, sa
nachádza akoby koncentrát, ktorý



zahŕňa celé dejiny ako adresáta
milosti vykúpenia. Tento obdiv musí
stále napĺňať Cirkev zhromaždenú
pri eucharistickom slávení, no
osobitným spôsobom musí
sprevádzať služobníka Eucharistie.
Lebo v skutočnosti je to on, kto vďaka
moci, ktorá mu bola daná v sviatosti
kňazstva, uskutočňuje premenenie.
Je to on, kto s mocou, ktorá pochádza
od Krista vo večeradle, vyslovuje:
„Toto je moje telo, ktoré sa obetuje za
vás… Toto je kalich mojej krvi, ktorá
sa vylieva za vás…“ Kňaz vyslovuje
tieto slová, alebo lepšie - dáva svoje
ústa a svoj hlas k dispozícii tomu,
ktorý ich vyslovil vo večeradle a
chcel, aby sa opakovali z generácie
na generáciu prostredníctvom tých,
čo majú v Cirkvi služobne účasť na
jeho kňazstve.

6. Touto encyklikou by som chcel
zamerať pozornosť na obdiv k
Eucharistii, a to v kontinuite s
dedičstvom Jubilejného roku, ktoré



som chcel Cirkvi odovzdať v
apoštolskom liste Novo millennio
ineunte s jeho mariánskym
korunovaním v Rosarium Virginis
Mariae. Kontemplovať Kristovu tvár,
kontemplovať ju s Máriou je
program, ktorý som na úsvite
tretieho tisícročia predložil Cirkvi,
pozývajúc ju, aby s entuziazmom
novej evanjelizácie hlboko načrela
do mora dejín. Kontemplovať Krista
zahŕňa vedieť ho spoznať všade tam,
kde sa prejavuje, v rozmanitých
podobách jeho prítomnosti, no najmä
v živej sviatosti jeho tela a krvi.
Cirkev žije z eucharistického Krista,
ním sa živí, on ju osvecuje.
Eucharistia je tajomstvo viery a
zároveň „tajomstvo svetla“. Vždy
znova, keď ju Cirkev slávi, veriaci
môžu istým spôsobom znova prežiť
skúsenosť dvoch emauzských
učeníkov: „otvorili sa im oči a
spoznali ho“ (Lk 24, 31).



7. Odkedy som začal službu Petrovho
nástupcu, vždy som venoval
Zelenému štvrtku, dňu Eucharistie a
kňazstva, prejav zvláštnej pozornosti
a všetkým kňazom sveta som
adresoval osobitný list. Tohto roku, v
dvadsiatom piatom roku môjho
pontifikátu, by som chcel do tejto
eucharistickej reflexie plnšie zapojiť
celú Cirkev, aby som poďakoval
Pánovi za dar Eucharistie a kňazstva:
„Dar a tajomstvo.“ Ak som chcel
vyhlásením Roka ruženca položiť
túto moju dvadsaťpäťročnicu do
znamenia kontemplácie Krista v
Máriinej škole, nemôžem nechať
prejsť Zelený štvrtok 2003 bez toho,
aby som zastal nad Kristovou
eucharistickou tvárou a s novou silou
ukázal Cirkvi ústredný význam
Eucharistie. Z nej Cirkev žije. Źiví sa
týmto živým chlebom. Ako necítiť
potrebu vyzvať všetkých, aby sa to
pre nich stalo stále novým
zážitkom?!



8. Keď myslím na Eucharistiu,
hľadiac na môj život kňaza, biskupa,
Petrovho nástupcu, spontánne
začínam spomínať na nespočetné
okamihy a toľké miesta, kde mi bolo
dopriate sláviť ju. Spomínam na
farský kostol v Niegowe, kde som
konal prvú pastoračnú službu,
univerzitný Kostol svätého Floriána v
Krakove, na wawelskú katedrálu, na
Baziliku svätého Petra a na toľké
baziliky a chrámy v Ríme i po celom
svete. Svätú omšu som mal možnosť
slúžiť v kaplnkách pri horských
chodníkoch, na brehoch jazier a
pobreží mora; celebroval som ju na
oltároch vybudovaných na
štadiónoch, na námestiach miest…
Tento rozmanitý scenár mojich
eucharistických slávení mi pomáha
silno zakúšať jeho univerzálny, ba
povedal by som až kozmický
charakter. Áno, kozmický! Pretože
Eucharistia, aj keď sa slávi na malom
oltári dedinského kostola, sa v istom
zmysle vždy slávi na oltári sveta.



Eucharistia spája nebo so zemou.
Zahŕňa a preniká celé stvorenstvo.
Boží Syn sa stal človekom, aby
prinavrátil celé stvorenstvo do
zvrchovaného aktu oslavy Boha,
ktorý ho učinil z ničoho. A tak on,
najvyšší a večný Kňaz, vstupujúc
prostredníctvom svojej krvi a svojho
kríža do večnej svätyne, navracia
celé vykúpené stvorenstvo
Stvoriteľovi a Otcovi. Robí tak
prostredníctvom kňazskej služby
Cirkvi, na slávu Najsvätejšej Trojice.
To je naozaj mysterium fidei, ktoré sa
uskutočňuje v Eucharistii: svet, ktorý
vyšiel z rúk Stvoriteľa, sa k nemu
vracia, vykúpený Kristom.

9. Eucharistia, Kristova spásonosná
prítomnosť v spoločenstvách
veriacich a ich duchovný pokrm, je
to najcennejšie, čo Cirkev môže mať
na svojej ceste dejinami. To
vysvetľuje starostlivú pozornosť, akú
vždy venovala eucharistickému
tajomstvu, pozornosť, ktorá



významným spôsobom vyniká v
dielach koncilov a pápežov. Ako
neobdivovať doktrinálny výklad
dekrétov o najsvätejšej Eucharistii,
vyhlásených Tridentským koncilom?
Tieto stránky po stáročia viedli tak
teológiu, ako aj katechézu a doteraz
sú dogmatickým východiskovým
bodom stálej obnovy a rastu Božieho
ľudu vo viere v Eucharistiu a v láske
k nej. Chcel by som spomenúť tri
encykliky, ktoré sú nám časovo
bližšie: Mirae caritatis Leva XIII. (28.
máj 1902) , Mediator Dei Pia XII. (20.
november 1947) a Mysterium fidei
Pavla VI. (3. september 1965). 

I keď Druhý vatikánsky koncil
nezverejnil osobitný dokument o
eucharistickom tajomstve, na jeho
rozličné aspekty poukazuje v dlhom
rade svojich dokumentov, osobitne v
dogmatickej konštitúcii o Cirkvi 
Lumen gentium a v konštitúcii o
posvätnej liturgii Sacrosanctum
concilium.



Ja sám som mal v prvých rokoch
apoštolskej služby na Petrovej
katedre možnosť apoštolským listom 
Dominicae cenae (24. februára 1980)
uvažovať o niektorých aspektoch
eucharistického tajomstva a o jeho
vplyve na toho, kto je jeho
vysluhovateľom. Dnes nadväzujem
na túto niť so srdcom ešte väčšmi
naplneným pohnutím a vďakou,
akoby ozvenou žalmistových slov:
„Čím sa odvďačím Pánovi za všetko,
čo mi dal? Vezmem kalich spásy a
budem vzývať meno Pánovo“ (Ź 116,
12-13).

10. Zo strany Magistéria sa úloha
ohlasovať stretla s vnútorným rastom
kresťanskej komunity. Niet pochýb,
že koncilová liturgická reforma
priniesla veľké výhody pre
uvedomelejšiu, aktívnejšiu a
plodnejšiu účasť veriacich na svätej
oltárnej obete. Okrem toho adorácia
Najsvätejšej sviatosti každodenne
nachádza široký priestor na toľkých



miestach a stáva sa nevyčerpateľným
zdrojom svätosti. Zbožná účasť
veriacich na eucharistických
procesiách na slávnosť
Najsvätejšieho Kristovho tela a krvi
je Pánovou milosťou, ktorá každý rok
napĺňa radosťou tých, čo sa na nich
zúčastňujú. A bolo by možné
spomenúť aj iné pozitívne znamenia
eucharistickej viery a lásky.

Źiaľ, povedľa týchto svetlých stránok
nechýbajú ani tiene. Jestvujú miesta,
kde možno pozorovať takmer úplné
zanechanie eucharistickej úcty a
adorácie. K tomu sa v jednom či
druhom cirkevnom kontexte
pripájajú formy nesprávnej úcty,
ktoré ešte viac prispievajú k zastretiu
pravej viery a katolíckej náuky o
tejto obdivuhodnej sviatosti. Občas
sa objavuje značne reduktívne
chápanie eucharistického tajomstva.
Ak stratí svoju obetnú hodnotu,
pozerá sa naň ako na niečo, čo
nepresahuje význam a hodnotu



bratského stretnutia a stolovania.
Okrem toho sa niekedy zastiera
nevyhnutnosť služobného kňazstva,
ktoré sa opiera o apoštolskú
postupnosť, a sviatostnosť
Eucharistie sa zužuje na samotnú
účinnosť ohlasovania. Stadiaľto
pochádzajú aj niektoré ekumenické
praktiky, ktoré napriek veľkodušným
úmyslom a v protiklade s disciplínou,
ktorou Cirkev vyjadruje svoju vieru,
opúšťajú eucharistickú prax. Ako
nevyjadriť pre všetky tieto dôvody
hlbokú bolesť? Eucharistia je
priveľký dar, než aby mohla znášať
nejasnosti a zužovanie jej významu.

Dúfam, že táto moja encyklika bude
môcť účinne prispieť k rozptýleniu
doktrinálnych nejasností a
neprijateľných praktík, aby
Eucharistia mohla naďalej žiariť v
celej kráse svojho tajomstva.

PRVÁ KAPITOLA

TAJOMSTVO VIERY



11. „Pán Ježiš v tú noc, keď bol
zradený" (1 Kor 11, 23), ustanovil
eucharistickú obetu svojho tela a
svojej krvi. Slová apoštola Pavla nás
vovádzajú do dramatických
okolností, v ktorých sa zrodila
Eucharistia. Tá nesie v sebe
nezmazateľne vpísanú udalosť
Pánovho utrpenia a smrti. Je nielen
jeho pripomenutím, ale aj
sviatostným sprítomnením. Je to
obeta kríža, ktorá sa opakuje po
stáročia. Túto pravdu dobre
vyjadrujú slová, ktorými v latinskom
obrade veriaci odpovedajú na
kňazovu výzvu „Hľa, tajomstvo
viery“, keď hovoria: „Smrť tvoju,
Pane, zvestujeme!“

Cirkev prijala Eucharistiu od Krista,
svojho Pána, nie ako jeden spomedzi
cenných darov, ale ako dar par
excellence, lebo je to Kristov dar seba
samého, jeho osoby v jej svätej
ľudskosti, ako aj jeho diela spásy. Tá
nie je ohraničená v minulosti, lebo



„všetko, čím Kristus je, a všetko, čo
urobil a pretrpel za všetkých ľudí, má
účasť na Božej večnosti, takže
presahuje všetky časy“. 

Keď Cirkev slávi Eucharistiu,
pamiatku smrti a zmŕtvychvstania
svojho Pána, táto ústredná udalosť
spásy sa stáva reálne prítomná a
„uskutočňuje sa dielo nášho
vykúpenia“. Táto obeta je taká
rozhodujúca pre spásu ľudského
rodu, že ju Ježiš Kristus uskutočnil a
vrátil sa k Otcovi až potom, keď nám
zanechal prostriedok, ako mať na
tejto obete účasť, akoby sme boli pri
nej prítomní. Každý veriaci tak môže
mať účasť na tomto dare a
neprestajne čerpať z tohto prameňa
duchovné ovocie. Túto vieru, z ktorej
žili kresťanské generácie počas
storočí, neustále zdôrazňovalo
Magistérium Cirkvi s radostnou
vďakou za taký nevýslovný dar.
Túžim ešte raz pripomenúť túto
pravdu, skláňajúc sa s vami, moji



najmilší bratia a sestry, v adorácii
pred týmto tajomstvom: veľkým
tajomstvom, tajomstvom
milosrdenstva. Čo viac mohol Ježiš
pre nás urobiť? Skutočne, v
Eucharistii nám prejavuje lásku,
ktorá je "až do krajnosti" (porov. Jn
13, 1), lásku, ktorá nepozná mieru.

12. Tento aspekt univerzálnej lásky
sviatosti Eucharistie je založený na
slovách samotného Spasiteľa. Keď ju
ustanovoval, nepovedal len „toto je
moje telo“, „toto je moja krv“, ale
dodal: „ktoré sa obetuje za vás…,
ktorá sa vylieva za vás“ (porov. Lk 22,
19-20). Nevyhlásil iba, že to, čo im
dáva jesť a piť, je jeho telo a jeho krv,
ale navyše vyjadril jeho obetnú
hodnotu, čím učinil sviatostným
spôsobom prítomnú jeho obetu,
ktorá sa mala uskutočniť na kríži o
niekoľko hodín neskôr na spásu
všetkých. „Omša je súčasne a
neoddeliteľne obetnou pamiatkou, v
ktorej pretrváva obeta kríža, a



posvätnou hostinou účasti
(communio) na Pánovom tele a jeho
krvi.“ 

Cirkev neustále žije z vykupiteľskej
obety a pristupuje k nej nielen
prostredníctvom spomienky, plnej
viery, ale aj skutočným kontaktom,
pretože táto obeta sa stáva súčasnou,
sviatostne sa sprítomňuje v každom
spoločenstve, ktoré ju obetuje
rukami vysväteného služobníka.
Takto Eucharistia prináša dnešným
ľuďom zmierenie, ktoré Kristus
dosiahol raz navždy pre ľudstvo
všetkých čias. V skutočnosti
„Kristova obeta a obeta Eucharistie
sú jedna jediná obeta“ . Výstižne to
vyjadril už svätý Ján Zlatoústy: „My
obetujeme vždy toho istého Baránka,
a nie jedného dnes a iného zajtra, ale
vždy toho istého. Preto obeta je vždy
jediná. (…) Aj my dnes obetujeme tú
istú obetu, ktorá bola obetovaná a
ktorá sa nikdy nestrávi.“ 



Omša sprítomňuje obetu kríža,
nepridáva sa k nej ani ju
neznásobuje. To, čo sa opakuje, je
„slávenie spomienky“ (memorialis
demonstratio) tejto obety, čím sa
Kristova jediná a úplná vykupiteľská
obeta stáva stále aktuálna v čase.
Obetná povaha eucharistického
tajomstva nemôže byť teda chápaná
ako niečo samostatné, nezávislé od
kríža alebo len s nepriamym
vzťahom k obete Kalvárie.

13. V sile svojho intímneho vzťahu s
obetou Golgoty je Eucharistia obetou
v pravom zmysle slova a nielen vo
všeobecnosti, akoby išlo o
jednoduché darovanie sa Krista ako
duchovného pokrmu veriacim. Dar
Kristovej lásky a poslušnosti až do
krajnosti (porov. Jn 10, 17-18) je
predovšetkým darom jeho Otcovi.
Iste, je to dar v náš prospech, pre celé
ľudstvo (porov. Mt 26, 28; Mk 14, 24;
Lk 22, 20; Jn 10, 15), no dar
predovšetkým Otcovi: „Otec prijal



túto obetu a odplatil toto
bezhraničné darovanie sa svojho
Syna, ktorý sa stal „poslušným až na
smrť” (Flp 2, 8) svojím otcovským
darovaním sa, t. j. darom nového,
nesmrteľného života v
zmŕtvychvstaní.“ 

Kristus tým, že daroval Cirkvi svoju
obetu, zároveň chcel prijať za svoju
aj duchovnú obetu Cirkvi, ktorá je
povolaná obetovať s Kristovou
obetou aj samu seba. Čo sa týka
všetkých veriacich, Druhý vatikánsky
koncil učí: „Účasťou na eucharistickej
obete, prameni a vrchole celého
kresťanského života, obetujú Bohu
božskú obetu a s ňou aj samých
seba." 

14. Kristova Pascha popri Kristovom
utrpení a smrti zahŕňa aj jeho
zmŕtvychvstanie. To je to, čo nám
pripomína zvolanie ľudu po
premenení: „... a tvoje
zmŕtvychvstanie vyznávame.“



Eucharistická obeta totiž
nesprítomňuje len tajomstvo
Spasiteľovho utrpenia a smrti, ale aj
tajomstvo jeho vzkriesenia, v ktorom
obeta nachádza svoj vrchol. Len ako
živý a vzkriesený sa Kristus môže v
Eucharistii stať „chlebom života“ (Jn
6, 35.48), „živým chlebom“ (Jn 6, 51).
Svätý Ambróz to pripomína
novokrstencom ako aplikáciu
udalosti vzkriesenia na ich život: „Ak
je dnes Kristus tvoj, on pre teba
vstáva z mŕtvych každý deň.“ Svätý
Cyril Alexandrijský zdôrazňoval, že
účasť na svätých tajomstvách je
„pravé vyznanie a spomienka, že
Ježiš zomrel a vrátil sa do života pre
nás a v náš prospech“. 

15. Sviatostné sprítomnenie Kristovej
obety vo svätej omši, korunovanej
jeho vzkriesením, zahŕňa
najosobitnejšiu prítomnosť, ktorá - ak
použijeme slová Pavla VI. – „sa volá
reálnou nie v exkluzívnom zmysle,
akoby iné neboli reálne, ale



antonomáziou, pretože je podstatná
a jej mocou sa Kristus, Bohočlovek,
celý stáva prítomným“. Tak sa nám
opäť predkladá vždy platná náuka
Tridentského koncilu: „Premenením
chleba a vína sa uskutočňuje zmena
celej podstaty chleba na podstatu tela
Krista, nášho Pána, a celá podstata
vína na podstatu jeho krvi. Táto
zmena sa vo svätej Katolíckej cirkvi
vhodným a primeraným spôsobom
nazýva transsubstanciácia -
prepodstatnenie.“ Eucharistia je
skutočne mysterium fidei, tajomstvo,
ktoré presahuje naše myslenie a
môže byť prijaté len vo viere, ako to
často pripomínajú patristické
katechézy o tejto božskej sviatosti:
„Neviď“ - povzbudzuje svätý Cyril
Jeruzalemský – „v chlebe a víne
jednoduché prirodzené prvky,
pretože Pán povedal doslovne, že sú
jeho telom a krvou; viera ťa o tom
uisťuje, i keď ti zmysly hovoria iné.“ 



„Adoro te devote, latens Deitas,“
spievame dodnes s Anjelským
učiteľom. Zoči-voči tomuto tajomstvu
lásky zakúša ľudská myseľ svoje
hranice. To nám vysvetľuje, ako
počas stáročí táto pravda
podnecovala teológiu do
namáhavého úsilia porozumieť mu.
Je to chvályhodné úsilie, o to
užitočnejšie a výrečnejšie, o čo je
schopnejšie spojiť uplatňovanie
kritického myslenia so „živým
obsahom viery“ Cirkvi, ktorý je
zahrnutý zvlášť v „charizme istoty
pravdy“ jej Magistéria a vo
„vnútornej inteligencii duchovných
vecí“ , ktorú dosahujú predovšetkým
svätí. Zostáva hranica, na ktorú
poukázal Pavol VI.: „Každé teologické
vysvetlenie, ktoré sa pokúša nejakým
spôsobom preniknúť do tohto
tajomstva, aby mohlo zostať v zhode
s katolíckou vierou, musí zachovať
ako istotu, že v objektívnej realite -
nezávisle od nášho ducha - chlieb a
víno prestali po premenení existovať,



lebo od tej chvíle sú úctyhodným
telom a krvou Pána Ježiša, aby boli
reálne pred nami pod sviatostnými
časťami chleba a vína.“ 

16. Spásonosná pôsobnosť tejto obety
sa v plnosti uskutočňuje, keď sa
prijíma Pánovo telo a krv.
Eucharistická obeta je svojou
povahou zameraná na hlboké
spojenie nás veriacich s Kristom
prostredníctvom svätého prijímania:
prijímame jeho samého, ktorý sa
obetoval za nás, jeho telo, ktoré za
nás odovzdal na kríži, jeho krv, ktorú
vylial „za všetkých, na odpustenie
hriechov“ (Mt 26, 28). Pripomíname
si jeho slová: „Ako mňa poslal živý
Otec a ja žijem z Otca, aj ten, čo mňa
je, bude žiť zo mňa“ (Jn 6, 57). Sám
Ježiš nás uisťuje, že takéto spojenie,
ktoré on sám potvrdil ako analógiu
života Najsvätejšej Trojice, sa
opravdivo uskutočňuje. Eucharistia
je pravá hostina, na ktorej sa Kristus
dáva ako pokrm. Keď Ježiš prvýkrát



spomenul tento pokrm, poslucháči
zostali prekvapení a dezorientovaní.
Priviedli ho k tomu, aby podčiarkol
objektívnu pravdivosť svojich slov:
„Veru, veru, hovorím vám: Ak
nebudete jesť telo Syna človeka a piť
jeho krv, nebudete mať v sebe
život“ (Jn 6, 53). Pritom nejde o
metaforický pokrm: „Lebo moje telo
je pravý pokrm a moja krv je pravý
nápoj“ (Jn 6, 55).

17. Prostredníctvom prijímania jeho
tela a krvi nám Kristus odovzdáva aj
svojho Ducha. Svätý Efrém píše:
„Nazval chlieb svojím živým telom,
naplnil ho samým sebou a svojím
Duchom. (…) A ten, čo ho je s vierou,
je Oheň a Ducha. (…) Vezmite a jedzte
z neho všetci, jedzte s tým istým
Duchom Svätým. Pretože to je
skutočne moje telo a ten, čo ho je,
bude žiť naveky.“ Cirkev prosí o tento
Boží dar, základ všetkých ostatných
darov, v eucharistickej epikléze. V
Božskej liturgii svätého Jána



Zlatoústeho napríklad čítame:
„Vzývame ťa, prosíme ťa, pokorne ťa
žiadame: zošli svojho Ducha na nás
všetkých a na tieto dary (…), aby boli
pre tých, čo budú mať na nich účasť,
očistením duše, odpustením
hriechov, spoločenstvom s Duchom
Svätým.“ A v Rímskom misáli
celebrant prosí: „... a všetkých, ktorí
sa živíme telom a krvou tvojho Syna,
naplň Duchom Svätým, aby sme boli
v Kristovi jedno telo a jeden duch.“
Tak v nás Kristus s darom svojho tela
a svojej krvi rozmnožuje dar svojho
Ducha, ktorý bol na nás vyliaty už
krstom a ktorého sme prijali ako
pečať vo sviatosti birmovania.

18. Zvolanie, ktoré ľud vyslovuje po
premenení, sa právom uzatvára
pripomenutím eschatologického
pohľadu, ktorý charakterizuje
eucharistické slávenie (porov. 1 Kor
11, 26): „kým očakávame jeho druhý
príchod.“ Eucharistia je
nasmerovaná k večnému cieľu a už



teraz dáva zakúšať radosť z
naplnenia Kristovho prísľubu (porov.
Jn 15, 11); v istom zmysle je
anticipáciou neba, „závdavku
budúcej slávy“. V Eucharistii všetko
vyjadruje dôveryplné očakávanie
„blaženej nádeje a príchod nášho
Spasiteľa, Ježiša Krista“. Ten, čo sa v
Eucharistii živí Kristom, nemusí
čakať, kým bude na druhom svete,
aby prijal večný život: vlastní ho už
tu na zemi, s prvotinami budúcej
plnosti, ktorá sa bude týkať človeka v
jeho celistvosti. V Eucharistii totiž
prijímame aj garanciu vzkriesenia
nášho tela na konci sveta: „Kto je
moje telo a pije moju krv, má večný
život a ja ho vzkriesim v posledný
deň“ (Jn 6, 54). Táto záruka budúceho
vzkriesenia pochádza zo skutočnosti,
že telo Syna človeka, ktoré sa nám
dáva za pokrm, je jeho oslávené telo
po vzkriesení. Možno povedať, že
Eucharistiou sa pretvára na
tajomstvo vzkriesenia. Preto svätý
Ignác Antiochijský právom definoval



eucharistický chlieb ako „liek
nesmrteľnosti, protilátku smrti“. 

19. Eschatologické smerovanie, ktoré
vychádza z Eucharistie, vyjadruje a
posilňuje spoločenstvo s oslávenou
Cirkvou. Nie náhodou sa vo
východných anaforách a v latinských
eucharistických modlitbách vždy s
úctou spomína Mária, vždy Panna,
Matka nášho Boha a Pána Ježiša
Krista, anjeli, svätí apoštoli, slávni
mučeníci a všetci svätí. To je aspekt
Eucharistie, ktorý si zaslúži, aby sme
naň poukázali: keď slávime
Baránkovu obetu, spájame sa s
nebeskou liturgiou a pripájame sa k
tomu nesmiernemu množstvu, ktoré
volá: „Spása nášmu Bohu, ktorý sedí
na tróne, a Baránkovi!“ (Zjv 7, 10).
Eucharistia je skutočne brána, ktorou
sa nad zemou otvára nebo. Je lúčom
slávy a nebeského Jeruzalema, ktorý
preniká temnoty nášho života a vrhá
svetlo na našu cestu.



20. Významným dôsledkom
eschatologického zamerania,
vlastným Eucharistii, je aj
skutočnosť, že dáva podnety na ceste
dejinami tým, že vkladá semeno živej
nádeje v každodennom úsilí, ktorým
sa veriaci venujú svojim úlohám. Ak
totiž kresťanský pohľad vedie k tomu,
aby sme pozerali na „nové nebo“ a
„novú zem“ (porov. Zjv 21, 1), to
nezoslabuje ale podnecuje náš
zmysel pre zodpovednosť za súčasnú
zem. Naliehavo túžim poukázať na to
už na začiatku nového milénia, aby
sa kresťania cítili viac ako doteraz
zaviazaní nezanedbávať úlohy
spojené s ich pozemským
občianstvom. Ich úlohou je prispieť
svetlom Evanjelia k budovaniu sveta,
aby bol stavaný na mieru človeka a
plne zodpovedal Božím plánom. 

Jestvuje mnoho problémov, ktoré
zatemňujú horizont našich čias. Stačí
pomyslieť na nástojčivú potrebu
pracovať pre vec mieru, klásť do



vzťahov medzi národmi solídne
predpoklady spravodlivosti a
solidarity, brániť ľudský život od jeho
počatia až po prirodzený koniec. A čo
povedať o toľkých protirečeniach
„globalizovaného“ sveta, kde – zdá sa
-, slabí, malí a najchudobnejší majú
len malú nádej? To je svet, v ktorom
musí zažiariť kresťanská nádej! Aj
preto chcel Pán zostať s nami v
Eucharistii, vpisujúc do tejto jeho
obetnej a spoluúčastnej prítomnosti
prísľub ľudstva obnoveného jeho
láskou. Je významné, že tam, kde
synoptici hovoria o ustanovení
Eucharistie, Jánovo evanjelium
opisuje udalosť umývania nôh,
podávajúc tak ilustráciu hlbokého
významu Eucharistie; udalosť, v
ktorej sa Ježiš stáva učiteľom
spoločenstva a služby (porov. Jn 13,
1-20). Apoštol Pavol za seba
vyhlasuje, že je „nehodné“
kresťanskej komunity mať účasť na
Pánovej večeri, ak by sa to dialo v
atmosfére rozdelení a nezáujmu o



chudobných (porov. 1 Kor 11, 17-22.
27-34). Ohlasovať Pánovu smrť, až
„kým nepríde“ (1 Kor 11, 26), je pre
tých, čo majú účasť na Eucharistii, aj
úlohou meniť život, aby sa v istom
zmysle stal „eucharistickým“. Práve
toto ovocie premeny existencie a
úloha zmeniť svet podľa evanjelia
ukazujú v plnej žiare eschatologický
náboj eucharistického slávenia a
pravého kresťanského života: „Príď,
Pane Ježišu!“ (Zjv 22, 20).

DRUHÁ KAPITOLA

EUCHARISTIA BUDUJE CIRKEV

21. Druhý vatikánsky koncil
pripomenul, že eucharistické
slávenie je stredobodom procesu
rastu Cirkvi. Po tom, čo povedal, že
„Cirkev, čiže Kristovo kráľovstvo už
teraz prítomné v tajomstve, Božou
mocou viditeľne rastie vo svete“,
akoby odpovedajúc na otázku, ako
vzrastá, dodáva: „Vždy, keď sa obeta
kríža, ktorou ,bol obetovaný náš



veľkonočný Baránok, Kristus (1 Kor 5,
7), slávi na oltári, uskutočňuje sa
dielo našej spásy. A spolu so
sviatosťou eucharistického chleba sa
tu predstavuje a uskutočňuje aj
jednota veriacich, ktorí tvoria v
Kristovi jedno telo (porov. 1 Kor 10,
17)“. 

Pri samotných počiatkoch Cirkvi je
kauzálny vplyv Eucharistie.
Evanjelisti spresňujú, že s Ježišom sa
pri Poslednej večeri spojili Dvanásti,
apoštoli (porov. Mt 26, 20; Mk 14, 17;
Lk 22, 14). Tento detail má značný
význam, lebo apoštoli boli „zároveň
semenom nového Izraela a pôvodom
posvätnej hierarchie". Tým, že im
Kristus ponúkol ako pokrm svoje telo
a svoju krv, tajomne ich zapojil do
obety, ktorá sa naplnila o niekoľko
hodín na Kalvárii. Analogicky so
zmluvou na Sinai, spečatenou obeťou
a pokropením krvou, Ježišove slová a
gestá pri Poslednej večeri kládli



základy nového mesiánskeho
spoločenstva, ľudu novej zmluvy.

Apoštoli, ktorí vo večeradle prijali
Ježišovo pozvanie „Vezmite a jedzte…
Pite z neho všetci…“ (Mt 26, 26 - 27),
po prvý raz vstúpili do sviatostného
spoločenstva s ním. Od tej chvíle až
do konca vekov sa Cirkev buduje
prostredníctvom sviatostného
spoločenstva s Božím Synom, ktorý
sa za nás obetoval: „Toto robte na
moju pamiatku... Toto robte,
kedykoľvek ho budete piť na moju
pamiatku" (1 Kor 11, 24 - 25; porov.
Lk 22, 19).

22. Privtelenie ku Kristovi
uskutočnené prostredníctvom krstu
sa neustále obnovuje a posilňuje
účasťou na eucharistickej obete,
predovšetkým plnou účasťou na nej,
ktorá sa dosahuje pri svätom
prijímaní. Môžeme povedať, že
nielen každý z nás prijíma Krista, ale
že aj Kristus prijíma každého z nás.



Uzatvára s nami priateľstvo: „Ste
mojimi priateľmi“ (Jn 15, 14). My
totiž žijeme vďaka nemu: „Ten, čo
mňa je, bude žiť zo mňa“ (Jn 6, 57). V
eucharistickom spoločenstve sa
vznešeným spôsobom uskutočňuje
vzájomné „prebývanie“, Krista a jeho
učeníka: „Ostaňte vo mne a ja vo
vás“ (Jn 15, 4).

Spájajúc sa s Kristom, ľud Novej
zmluvy, vzdialený od toho, aby sa
uzatváral sám do seba, sa stáva
akoby sviatosťou pre celé ľudstvo,
znamením a nástrojom spásy, ktorú
uskutočnil Kristus, svetlo sveta a soľ
zeme (porov. Mt 5, 13 - 16) na
vykúpenie všetkých. Poslanie Cirkvi
je pokračovaním Kristovho poslania:
„Ako mňa poslal Otec, aj ja posielam
vás“ (Jn 20, 21). Preto z
eucharistického sprítomňovania
obety kríža a zo spoločenstva s
Kristovým telom a krvou Cirkev
čerpá duchovnú silu potrebnú na
spĺňanie svojho poslania. Tak sa



Eucharistia stáva prameňom a
zároveň vrcholom celej evanjelizácie,
keďže jej cieľom je spoločenstvo
všetkých ľudí s Kristom a v ňom s
Otcom a s Duchom Svätým. 

23. Eucharistické spoločenstvo Cirkev
rovnako upevňuje aj v jej jednote
Kristovho tela. Svätý Pavol sa
odvoláva na túto jednotiacu účinnosť
účasti na eucharistickej hostine, keď
Korinťanom píše: „A chlieb, ktorý
lámeme, nie je účasťou na Kristovom
tele? Keďže je jeden chlieb, my
mnohí sme jedno telo, lebo všetci
máme podiel na jednom chlebe“ (1
Kor 10, 16–17). Komentár svätého
Jána Zlatoústeho je presný a hlboký:
„Čo vlastne je chlieb? Je to Kristovo
telo. Čím sa stávajú tí, čo ho
prijímajú? Kristovým telom; no nie
mnohými telami, ale jedným telom.
Tak ako chlieb je len jeden, i keď sa
skladá z mnohých zŕn, ktoré sa v
ňom, hoci ich nevidíme, nachádzajú,
takže vďaka ich dokonalému



vzájomnému spojeniu sa ich
rozdielnosť stráca; takým istým
spôsobom sme aj my spojení
navzájom a všetci spolu v Kristovi“.
Argumentácia je naliehavá: naše
spojenie s Kristom, ktoré je pre
každého darom a milosťou,
spôsobuje, že v ňom sme včlenení aj
do jednoty jeho tela, ktorým je
Cirkev. Eucharistia upevňuje
privtelenie do Krista, ktoré sa
uskutočnilo v krste prostredníctvom
daru Ducha Svätého (porov. 1 Kor 12,
13. 27).

Spojené a neoddeliteľné pôsobenie
Syna a Ducha Svätého, ktoré je
pôvodom Cirkvi pri jej ustanovení a
zotrvávaní, je činné v Eucharistii.
Autor Liturgie svätého Jakuba si je
toho dobre vedomý: v epikléze
anafory sa modlí k Bohu Otcovi, aby
zoslal Ducha Svätého na veriacich a
na dary, aby Kristovo telo a krv
„slúžili všetkým tým, ktorí ich prijmú
(...) na posvätenie duší a tiel“. Cirkev



je prostredníctvom eucharistického
posväcovania veriacich posilňovaná
Duchom Svätým - Tešiteľom.

24. Dar Krista a jeho Ducha, ktorý
prijímame v eucharistickom
prijímaní, s prekypujúcou plnosťou
vytvára putá bratského spoločenstva,
ktoré prebývajú v ľudskom srdci, a
zároveň vyzdvihuje skúsenosť
bratstva v spoločnej účasti na tej istej
eucharistickej hostine, a to na oveľa
vyššej úrovni, než je bežná skúsenosť
ľudského spolužitia. Prostredníctvom
spoločnej účasti na Kristovom tele
Cirkev čoraz hlbšie dosahuje svoju
podstatnú črtu, ktorou je byť „v
Kristovi akoby sviatosťou, teda
znamením a nástrojom dôverného
spojenia s Bohom a jednoty celého
ľudského pokolenia“. Proti zárodkom
rozdelenia medzi ľuďmi, ktoré sú
podľa každodennej skúsenosti v
ľudstve hlboko zakorenené ako
následok hriechu, sa stavia sila
Kristovho tela rodiaca jednotu.



Eucharistia práve tým, že buduje
Cirkev, vytvára spoločenstvo medzi
ľuďmi.

25. Úcta, ktorú vzdávame Eucharistii
mimo svätej omše, je neoceniteľnou
hodnotou v živote Cirkvi. Takáto úcta
je úzko spojená so slávením
eucharistickej obety. Kristova
prítomnosť pod eucharistickým
spôsobom uchovávaným po svätej
omši - ktorá pretrváva, pokiaľ sa
zachovávajú spôsoby chleba a vína -
pochádza zo slávenia tejto obety a
vedie k sviatostnému i duchovnému
spoločenstvu. Je úlohou pastierov,
aby povzbudzovali, aj osobným
príkladom, eucharistický kult, zvlášť
vystavenie Najsvätejšej sviatosti, ako
aj spočinutie v adorácii pred Kristom
prítomným pod eucharistickým
spôsobom. 

Je krásne, keď môžeme spočinúť na
Ježišovej hrudi ako milovaný učeník
(porov. Jn 13, 25) a nechať sa



preniknúť nekonečnou láskou jeho
srdca. Ak má dnešné kresťanstvo
charakterizovať predovšetkým
„umenie modlitby“, ako potom necítiť
novú potrebu dlhšie sa utiahnuť v
duchovnom rozhovore, v tichej
adorácii, v postoji lásky pred
Kristom, prítomným v Najsvätejšej
sviatosti? Koľkokrát, moji milí bratia
a sestry, som mal túto skúsenosť a
načerpal som z nej silu, potechu a
podporu!

Príkladom tejto praxe, ktorú
opakovane chváli a odporúča
Magistérium, nám môžu byť mnohí
svätí. Osobitným spôsobom je v
tomto smere známy svätý Alfonz
Mária de Liguori, ktorý napísal:
„Medzi všetkými pobožnosťami je
adorácia sviatostného Ježiša po
sviatostiach prvá, Bohu najmilšia a
pre nás najužitočnejšia.“ Eucharistia
je neoceniteľný poklad, a to nielen
keď ju slávime, ale aj keď spočívame
pred ňou mimo svätej omše, aby sme



načerpali z toho istého prameňa
milosti. Kresťanská komunita túžiaca
po hlbšej kontemplácii Kristovej
tváre v tom duchu, ako som navrhol
v apoštolských listoch Novo
millennio ineunte a Rosarium
Virginis Mariae, nemôže nerozvíjať aj
tento aspekt eucharistickej úcty, v
ktorom sa predlžuje a rozmnožuje
ovocie prijímania Kristovho tela a
krvi.

TRETIA KAPITOLA

APOŠTOLSKOSŤ EUCHARISTIE A
CIRKVI

26. Ak, ako som uviedol, Eucharistia
buduje Cirkev a bez Cirkvi nemožno
sláviť Eucharistiu, potom z toho
vyplýva, že medzi Cirkvou a
Eucharistiou existuje najužšie
spojenie. To je pravda až do tej
miery, že na eucharistické tajomstvo
môžeme vzťahovať to, čo hovoríme o
Cirkvi, keď v Nicejsko-carihradskom
vyznaní viery vyznávame, že je



„jedna, svätá, katolícka a apoštolská“.
Jedna a katolícka je aj Eucharistia.
Ona je aj svätá - je Najsvätejšou
sviatosťou. No teraz chceme upriamiť
pozornosť predovšetkým na jej
apoštolskosť.

27. Keď Katechizmus Katolíckej cirkvi
vysvetľuje, že Cirkev je apoštolská,
čiže založená na apoštoloch,
špecifikuje trojitý význam tohto
výrazu. Prvým významom je to, že
„bola a je postavená ,na základe
apoštolov" (Ef 2, 20), svedkov,
ktorých si sám Kristus vyvolil a
poveril misijným poslaním“. Aj
základom Eucharistie sú apoštoli nie
preto, že by táto sviatosť nesiahala až
k samému Kristovi, ale preto, lebo ju
Ježiš zveril apoštolom a oni ju
odovzdali svojim nástupcom až po
nás. Je v kontinuite s konaním
apoštolov, poslušných Pánovmu
príkazu, že Cirkev počas stáročí slávi
Eucharistiu.



Druhý význam, ktorý o apoštolskosti
Cirkvi naznačuje Katechizmus, je, že
„s pomocou Ducha Svätého, ktorý v
nej prebýva, chráni a odovzdáva
ďalej učenie, zverený poklad, zdravé
slová, ktoré počula od apoštolov".
Eucharistia je apoštolská aj v tomto
druhom zmysle, lebo sa slávi v
súlade s vierou apoštolov.
Magistérium Cirkvi pri rozličných
príležitostiach v priebehu
dvojtisícročných dejín ľudu Novej
zmluvy spresňovalo náuku o
Eucharistii aj preto, aby nadobudla
presnú terminológiu a uchovala
apoštolskú vieru v toto vznešené
tajomstvo. Ich viera zostáva
nezmenená a pre Cirkev je
podstatné, aby takou aj zotrvala.

28. Cirkev je napokon apoštolská aj v
tom zmysle, že „až do Kristovho
návratu ju apoštoli neprestajne učia,
posväcujú a spravujú
prostredníctvom tých, čo po nich
nastupujú v ich pastierskom úrade:



prostredníctvom kolégia biskupov,
ktorému pomáhajú kňazi, v jednote s
Petrovým nástupcom a najvyšším
pastierom Cirkvi“. Sviatosť
posvätného stavu nutne zahŕňa
nástupníctvo po apoštoloch v ich
pastoračnom poslaní, čiže
neprerušenú reťaz, ktorá siaha až k
počiatkom; teda platné biskupské
vysviacky. Táto postupnosť je
nevyhnutná, aby tu bola Cirkev v
pravom a plnom zmysle.

Eucharistia vyjadruje aj tento zmysel
apoštolskosti. Veď ako učí Druhý
vatikánsky koncil, „veriaci na
základe ich kráľovského kňazstva
pristupujú k eucharistickej obete“, no
je to služobný kňaz, ktorý „koná
eucharistickú obetu v osobe Krista a
obetuje ju Bohu v mene celého ľudu“.
Preto Rímsky misál spresnil, že
výlučne kňaz môže vyslovovať slová
eucharistickej modlitby, kým ľud sa k
nemu pripája vo viere a v mlčaní. 



29. Výraz, ktorý opakovane používa
Druhý vatikánsky koncil, že
„služobný kňaz koná eucharistickú
obetu v Kristovej osobe“, bol už
dobre zakorenený v náuke pápežov.
Ako som mal možnosť ujasniť pri inej
príležitosti, „in persona Christi
znamená viac než v mene alebo v
zastúpení Krista. In persona: teda v
osobitnej, sviatostnej identifikácii s
najvyšším a večným Kňazom,
pôvodcom a podstatným subjektom
tejto jeho vlastnej obety, v ktorej ho v
skutočnosti nikto nemôže nahradiť“.
Služba kňazov, ktorí prijali sviatosť
posvätného stavu v pláne spásy, aký
si Kristus vybral, dokazuje, že
Eucharistia, ktorú slávia, je darom
radikálne presahujúcim moc
spoločenstva, a preto je
nenahraditeľná na platné spojenie
eucharistickej konsekrácie s obetou
kríža a Poslednou večerou.

Spoločenstvo zhromažďujúce sa na
slávení Eucharistie absolútne nutne



potrebuje vysväteného kňaza, ktorý
mu predsedá, aby sa mohlo stať
skutočne eucharistickým. Na druhej
strane, spoločenstvo nie je v stave
samo si dať vysväteného služobníka.
On je darom, ktorý toto spoločenstvo
prijíma prostredníctvom biskupskej
postupnosti siahajúcej až po
apoštolov. Je to biskup, kto
prostredníctvom sviatosti
posvätného stavu ustanovuje nového
kňaza a udeľuje mu moc premieňať
Eucharistiu. Preto „eucharistické
tajomstvo sa nesmie sláviť v žiadnom
spoločenstve bez ordinovaného
kňaza, ako to výslovne učí Štvrtý
lateránsky koncil". 

30. Náuka Katolíckej cirkvi o
kňazskej službe vo vzťahu k
Eucharistii, ako aj náuka o
eucharistickej obete boli v
posledných desaťročiach objektom
plodného dialógu v prostredí
ekumenického hnutia. Musíme
vzdávať vďaky Najsvätejšej Trojici, že



sa v tomto ohľade dosiahol
významný pokrok a zblíženie, ktoré
sú dôvodom nádeje na budúcnosť v
plnom prežívaní viery. Stále však
zostáva platná pripomienka koncilu
týkajúca sa cirkevných spoločenstiev,
ktoré vznikli na Západe v 16. storočí
a po ňom a oddelili sa od Katolíckej
cirkvi: „Cirkevné spoločenstvá, ktoré
sú od nás oddelené, hoci im chýba
plná jednota s nami pochádzajúca z
krstu a hoci veríme že oni, zvlášť
preto, že im chýba sviatosť
posvätného rádu, si nezachovali
pravú a úplnú podstatu
eucharistického tajomstva, predsa
len, keď si pri Večeri Pánovej konajú
spomienku na Pánovu smrť a
vzkriesenie, vyznávajú, že
spoločenstvo s Kristom znamená
život a očakávajú jeho slávny
príchod.“ 

Preto sa veriaci katolíci, aj keď
rešpektujú náboženské presvedčenia
týchto svojich oddelených bratov,



nemôžu zúčastňovať na prijímaní
rozdávanom počas ich slávení, aby
nepodporili nejasné chápanie
povahy Eucharistie a v dôsledku toho
aby sa nezmenšila povinnosť jasne
vydávať svedectvo o pravde. To by
napokon len spomalilo cestu k plnej
viditeľnej jednote. Podobne nemožno
pomýšľať na nahradenie nedeľnej
svätej omše ekumenickými
pobožnosťami slova alebo
spoločnými modlitbovými
stretnutiami s kresťanmi, ktorí patria
do spomínaných spoločenstiev,
prípadne účasťou na ich liturgickej
službe. Takéto slávenia a stretnutia,
samozrejme chvályhodné, ak sa
konajú za vhodných okolností,
pripravujú na vytúžené plné
eucharistické spoločenstvo, no
nemôžu ho nahradiť. 

Skutočnosť, že moc konsekrovať
Eucharistiu bola zverená len
biskupom a kňazom, neznamená pre
zvyšok Božieho ľudu nejaké



obmedzenie, lebo v spoločenstve
jedného Kristovho tela, ktorým je
Cirkev, je tento dar daný na osoh
všetkým.

31. Ak je Eucharistia vrcholom a
centrom života Cirkvi, podobne je
ním aj v kňazskej službe. Preto s
vďakou voči Ježišovi Kristovi, nášmu
Pánovi, opätovne potvrdzujem, že
Eucharistia je „základný a ústredný
dôvod existencie sviatosti kňazstva,
ktorá sa skutočne zrodila vo chvíli
ustanovenia Eucharistie a spolu s
ňou“. 

Pastoračné aktivity kňazov sú
rôznorodé. Ak si k tomu predstavíme
sociálne a kultúrne podmienky
súčasného sveta, ľahko pochopíme,
aké veľké nebezpečenstvo
rozptýlenosti vo veľkom množstve
rozmanitých úloh im hrozí. Druhý
vatikánsky koncil vyzdvihol
pastoračnú lásku ako jednotiace puto
ich života a ich aktivít. Táto



pastoračná láska - dodáva koncil –
„pramení predovšetkým z
eucharistickej obety, ktorá je
stredobodom a koreňom celého
života kňaza“. Vidíme teda, aké je
dôležité pre duchovný život kňaza aj
pre dobro Crkvi a sveta uskutočňovať
koncilové odporučenie denne sláviť
Eucharistiu, „ktorá je vždy aktom
Krista a jeho Cirkvi, aj vtedy, keď nie
je možné, aby sa na nej zúčastnili
veriaci“. Takýmto spôsobom je kňaz
schopný zvíťaziť nad každým
pokušením rozptýlenia, nachádzajúc
v eucharistickej obete pravý stred
svojho života a svojej služby,
duchovnú energiu potrebnú na to,
aby mohol plniť rozličné pastoračné
úlohy. Jeho dni sa tak stanú skutočne
eucharistickými.

Z centrálneho významu Eucharistie v
živote a službe kňazov pochádza aj
jej ústredný význam v pastorácii v
prospech kňazských povolaní.
Predovšetkým preto, lebo prosba o



povolania v nej nachádza miesto
maximálneho spojenia s modlitbou
Krista, najvyššieho a večného Kňaza;
ale aj preto, lebo pozorná
starostlivosť o eucharistickú službu
zo strany kňazov, spojená s
povzbudzovaním do vedomej,
aktívnej a plodnej účasti veriacich na
Eucharistii, vytvára účinný príklad a
je stimulom na veľkodušnú odpoveď
mladých na Božie volanie. Boh si
často poslúži práve príkladom
horlivej pastoračnej lásky niektorého
kňaza, aby zasial a rozvinul v srdci
mladého človeka semeno volania na
kňazstvo.

32. To všetko jasne dokazuje, aká
bolestná a vzdialená od normálneho
stavu je situácia, keď kresťanskej
komunite - hoci sa pre počet a
rôznosť veriacich nazýva farnosťou -
chýba kňaz, ktorý by ju viedol.
Farnosť je totiž spoločenstvom
pokrstených, ktorí vyjadrujú a
potvrdzujú svoju identitu



predovšetkým slávením
eucharistickej obety. To si však
vyžaduje prítomnosť kňaza, ktorému
jedine prináleží obetovať Eucharistiu
in persona Christi. Keď v komunite
chýba kňaz, právom sa hľadá nejaká
náhrada, aby mohli pokračovať
nedeľné slávenia. Rehoľníci a laici,
ktorí vedú svojich bratov a sestry v
modlitbe, takto chvályhodne
uskutočňujú spoločné kňazstvo
všetkých veriacich, založené na
milosti krstu. Takéto riešenia však
treba považovať iba za provizórne,
kým komunita čaká na kňaza.

Sviatostná neúplnosť týchto slávení
musí podnecovať celé spoločenstvo
predovšetkým do toho, aby sa s ešte
väčšou horlivosťou modlilo, nech Pán
pošle robotníkov do svojej žatvy
(porov. Mt 9, 38); a musí ich tiež
podnecovať do toho, aby
zaangažovali aj všetky ostatné
základné prvky primeranej
pastorácie povolaní, avšak bez



upadnutia do pokušenia hľadať
riešenie aj za cenu zníženia
morálnych a formačných kvalít,
ktoré sa požadujú od kandidátov na
kňazstvo.

33. Ak bola pre nedostatok kňazov
zverená účasť na pastoračnej
starostlivosti o niektorú farnosť
nevysväteným veriacim, nech si títo
vždy uvedomujú, že - ako učí Druhý
vatikánsky koncil – „nie je možné
formovať nejaké kresťanské
spoločenstvo bez toho, aby malo za
svoj základ a prameň slávenie
najsvätejšej Eucharistie“. Im teda
patrí aj povinnosť uchovávať v
komunite živý hlad po Eucharistii,
ktorý vedie k tomu, aby sa usilovali
nepremeškať ani jednu príležitosť na
slúženie svätej omše, využívajúc aj
príležitostnú prítomnosť kňaza,
ktorému v jej slúžení nebráni
cirkevné právo

ŠTVRTÁ KAPITOLA



EUCHARISTIA A CIRKEVNÉ
SPOLOČENSTVO

34. Mimoriadne zasadanie
Biskupskej synody v roku 1985
identifikovalo práve v „ekleziológii
spoločenstva“ ústrednú a základnú
myšlienku dokumentov Druhého
vatikánskeho koncilu. Cirkev
putujúca na tejto zemi je povolaná
udržiavať a napomáhať tak
spoločenstvo s Bohom – Trojicou, ako
aj spoločenstvo medzi veriacimi. Na
tento cieľ jej slúži Božie slovo a
sviatosti, predovšetkým Eucharistia,
z ktorej Cirkev „stále žije a rastie“ a v
ktorej zároveň vyjadruje samu seba.
Nie náhodou sa výraz communio stal
jedným z pomenovaní tejto
vznešenej sviatosti. (communio
znamená prijímanie, ako aj
spoločenstvo - pozn. prekl.)

Eucharistia sa teda javí ako vrchol
všetkých sviatostí, lebo privádza k
dokonalosti spoločenstvo s Bohom



Otcom prostredníctvom identifikácie
s jednorodeným Synom pôsobením
Ducha Svätého. S dôvtipom viery
vyjadroval túto pravdu jeden z
významných autorov byzantskej
tradície: v Eucharistii „viac než vo
všetkých ostatných sviatostiach je
tajomstvo (spoločenstva) také
dokonalé, že vedie k vrcholu
všetkých dobier: tu je vrcholný bod
všetkých ľudských túžob, lebo tu
dosahujeme Boha a Boh sa spája s
nami v najdokonalejšej jednote“.
Práve preto je vhodné v duši neustále
pestovať túžbu po eucharistickej
sviatosti. Tu sa zrodila prax
duchovného prijímania, šťastne
rozšírená v Cirkvi a odporúčaná
svätými učiteľmi duchovného života.
Svätá Terézia Ježišova napísala: „Keď
nepristupujete k prijímaniu a
nezúčastňujete sa na omši, môžete
prijímať duchovne, čo je veľmi
výhodné… Tak prijmete veľa z lásky
nášho Pána.“ 



35. Dôvodom slávenia Eucharistie
však nesmie byť len rozvoj
spoločenstva, ktoré predpokladá ako
jestvujúce, aby ho upevňovalo a
viedlo k dokonalosti. Najsvätejšia
sviatosť vyjadruje puto spoločenstva
tak v neviditeľnom rozmere, kde nás
v Kristovi pôsobením Ducha Svätého
spája s Otcom a medzi sebou
navzájom, ako aj vo viditeľnom
rozmere, ktorý zahŕňa spoločenstvo
v náuke apoštolov, sviatostí a v
hierarchickom usporiadaní. Hlboký
vnútorný vzťah, ktorý jestvuje medzi
neviditeľnými a viditeľnými prvkami
cirkevného spoločenstva, je
základom Cirkvi ako sviatosti spásy.
Len v tomto kontexte je možné
legitímne slávenie Eucharistie a
pravá účasť na nej. Z toho vyplýva
potreba vlastná samotnej Eucharistii
- aby sa slávila v spoločenstve a
konkrétne v integrite svojich
zväzkov.



36. Neviditeľné spoločenstvo – i keď
svojou povahou je v procese stáleho
rastu -, ktorým sme sa stali
„účastnými na Božej
prirodzenosti“ (2 Pt 1, 4), a v
praktizovaní čností viery, nádeje a
lásky. Len tak jestvuje pravé
spoločenstvo s Otcom, so Synom a s
Duchom Svätým. Nestačí len viera,
potrebné je vytrvať v posväcujúcej
milosti a láske, zostávajúc v lone
Cirkvi s „telom“ i so „srdcom“ ; teda
to, čo svätý Pavol vyjadril slovami
„viera činná skrze lásku“ (Gal 5, 6).

Integritou neviditeľných vnútorných
zväzkov sa myslí morálny stav pre
kresťanov, ktorí chcú mať plnú účasť
na Eucharistii a prijímať Kristovo
telo a krv. Túto povinnosť im
pripomína ten istý apoštol Pavol
upozornením: „Nech teda človek
skúma sám seba, a tak je z toho
chleba a pije z kalicha“ (1 Kor 11, 28).
Svätý Ján Zlatoústy silou svojej
výrečnosti povzbudzuje veriacich:



„Aj ja povznášam môj hlas, nalieham,
prosím a zaprisahávam, aby sme sa
nepribližovali k tomuto posvätnému
stolu s nečistým a so skazeným
svedomím. Takéto prijímanie nikdy
nemožno považovať za pravé
prijímanie (communio), aj keď sa
tisíckrát dotkneme Kristovho tela, ale
znamená odsúdenie, muky a vzrast
trestov.” 

V tejto línii Katechizmus Katolíckej
cirkvi právom stanovuje: „Kto si je
vedomý ťažkého hriechu, musí skôr,
ako pristúpi k prijímaniu, prijať
sviatosť zmierenia.“ Chcel by som
preto pripomenúť, že v Cirkvi platí a
vždy bude platiť norma, ktorou
Tridentský koncil konkretizoval
prísne napomenutie apoštola Pavla,
keď tvrdí, že na hodné prijatie
Eucharistie „musí predchádzať
vyznanie hriechov, keď si je človek
vedomý ťažkého hriechu.“ 



37. Eucharistia a spoveď sú dve
sviatosti, ktoré sú navzájom úzko
späté. Ak Eucharistia sprítomňuje
vykupiteľskú obetu kríža, sviatostne
ju predlžujúc, znamená to, že z nej
vyplýva aj trvalá požiadavka na
obrátenie, osobná odpoveď na výzvu,
ktorou sa svätý Pavol obracia na
kresťanov v Korinte: „V Kristovom
mene prosíme: Zmierte sa s
Bohom!" (2 Kor 5, 20). Ak teda
kresťana ťaží vo svedomí ťažký
hriech, pokánie prostredníctvom
sviatosti zmierenia sa stáva
záväznou cestou umožňujúcou plnú
účasť na eucharistickej obete.

Keďže ide o hodnotenie svedomia,
úsudok o stave milosti sa týka,
prirodzene, samého
zainteresovaného. V prípade
vonkajšieho správania, ktoré je
závažne, viditeľne a trvalo v
protiklade s morálnymi normami,
Cirkev sa vo svojej pastoračnej
starostlivosti o poriadok v



spoločenstve a z úcty k tejto sviatosti
musí cítiť povolaná zasiahnuť. Na
túto situáciu jasnej morálnej
indisponovanosti sa vzťahuje norma
Kódexu kánonického práva o
nepripustení k eucharistickému
prijímaniu tých, „ktorí tvrdošijne
zotrvávajú v zjavne ťažkom hriechu“.

38. Cirkevné spoločenstvo, ako som
už spomenul, je aj viditeľné a
vyjadruje sa vo vzťahoch, ktoré
vymenúva samotný koncil, keď učí:
„Sú plne včlenení do spoločenstva
Cirkvi tí, čo majúc Ducha Svätého,
prijímajú neporušenú celú jej
štruktúru a všetky prostriedky spásy,
ktoré sú v nej ustanovené, a v jej
viditeľnom organizme sú zjednotení
s Kristom - ktorý ju vedie
prostredníctvom najvyššieho
veľkňaza a biskupov - putami
vyznávania viery, sviatosťami, ako aj
cirkevnou správou a spoločenstvom."



Keďže Eucharistia je najvyšším
sviatostným prejavom spoločenstva
Cirkvi, vyžaduje si, aby bola slávená
v kontexte úplnosti aj vonkajších
vzťahov spoločenstva. Osobitným
spôsobom, lebo je „zavŕšením
duchovného života a cieľom všetkých
sviatostí“, si Eucharistia vyžaduje,
aby boli putá spoločenstva vo
sviatostiach, osobitne v krste a
kňazskej vysviacke, reálnymi. Nie je
možné dať sväté prijímanie osobe,
ktorá nie je pokrstená alebo odmieta
úplnú pravdu viery o eucharistickom
tajomstve. Kristus je pravda a vydáva
svedectvo pravde (porov. Jn 14, 6; 18,
37), preto sviatosť jeho tela a krvi
nepripúšťa pretvárky.

39. Okrem toho, pre samotnú povahu
cirkevného spoločenstva a vzťahu,
ktorý má k nemu sviatosť
Eucharistie, treba pripomenúť, že
„eucharistická obeta, i keď sa vždy
slávi v určitom konkrétnom
spoločenstve, nikdy nie je slávením



iba tohto spoločenstva: tým, že
prijíma Pánovu eucharistickú
prítomnosť, prijíma celý dar spásy a
tak sa aj prejavuje, hoci v
pretrvávajúcej viditeľnej
partikularite, ako obraz a pravá
prítomnosť Cirkvi, ktorá je jedna,
svätá, katolícka a apoštolská“. Z toho
vyplýva, že skutočne eucharistické
spoločenstvo sa nemôže stiahnuť
samo do seba, akoby bolo sebestačné,
ale musí byť v zhode so všetkými
ostatnými katolíckymi
spoločenstvami.

Cirkevné spoločenstvo
eucharistického zhromaždenia je
spoločenstvom s vlastným biskupom
a s rímskym pápežom. Biskup je totiž
viditeľným princípom a základom
jednoty vo svojej partikulárnej
cirkvi. Bolo by teda veľkým
nepochopením, ak by sa sviatosť,
ktorá je výsostne sviatosťou jednoty
Cirkvi, slávila bez pravého
spoločenstva s biskupom. Svätý Ignác



Antiochijský napísal: „Nech sa
považuje za istú len tá Eucharistia,
ktorá sa koná pod biskupom alebo
tým, ktorému on dal na to
poverenie.“ Pretože „rímsky pápež,
ako Petrov nástupca, je trvalým a
viditeľným princípom a základom
jednoty tak biskupov, ako aj
množstva veriacich“, spoločenstvo s
ním je vnútornou požiadavkou
slávenia eucharistickej obety. Tu
pramení veľká pravda, vyjadrená v
liturgii rozličnými spôsobmi: „Každé
slávenie Eucharistie sa koná nielen v
jednote s vlastným biskupom, ale aj s
pápežom, s biskupským zborom, s
celým klérom a so všetkým ľudom.
Každé platné slávenie Eucharistie
vyjadruje toto všeobecné
spoločenstvo s Petrom a s celou
Cirkvou alebo sa na ňu objektívne
odvoláva, ako je to v prípade
kresťanských cirkví oddelených od
Ríma.“ 



40. Eucharistia tvorí spoločenstvo a
vychováva k spoločenstvu. Svätý
Pavol napísal korintským veriacim,
ako veľmi sú ich roztržky, ktoré sa
objavujú pri eucharistických
zhromaždeniach, v protiklade s tým,
čo slávia - s Pánovou večerou. V
dôsledku toho ich vyzval, aby sa
zamysleli nad pravou podstatou
Eucharistie a tak sa vrátili k pravému
bratskému duchu (porov. 1 Kor 11,
17-34). Účinný ohlas tejto požiadavky
vidíme u svätého Augustína, ktorý -
pripomínajúc apoštolove slová „Vy
ste Kristovo telo a jednotlivo ste
údy" (1 Kor 12, 27) - poznamenáva:
„Ak vy ste jeho telo a jeho údy, na
Pánovom stole je položené to, čo je
vaše tajomstvo; áno, vy prijímate to,
čo je vaše tajomstvo.“ A z tohto
konštatovania vyvodzuje: „Kristus
Pán (…) posvätil na obetnom stole
tajomstvo nášho pokoja a našej
jednoty. Kto prijíma tajomstvo
jednoty, ale nezachováva zväzky
pokoja, neprijíma sviatosť vo svoj



prospech, ale ako dôkaz proti sebe
samému.“ 

41. Táto osobitná účinnosť v
napomáhaní spoločenstva, ktorá je
vlastná Eucharistii, je jedným z
dôvodov významu nedeľnej svätej
omše. O nej a o ostatných dôvodoch,
ktoré ju činia základom života Cirkvi
a jednotlivých veriacich, som sa
zastavil v apoštolskom liste o svätení
nedele Dies Domini, pripomínajúc
medziiným, že pre veriacich je účasť
na svätej omši povinnosťou - okrem
prípadu vážnej prekážky -, a tak sa
na pastierov kladie z toho
vyplývajúca úloha ponúknuť
všetkým efektívnu možnosť naplniť
toto prikázanie. Neskôr, v
apoštolskom liste Novo millennio
ineunte, keď som načrtával
pastoračnú cestu Cirkvi na začiatku
tretieho tisícročia, chcel som položiť
osobitný dôraz na nedeľnú
Eucharistiu, zdôrazňujúc jej účinnosť
pri tvorení spoločenstva. „Svätá



omša“ - napísal som – „je
privilegovaným miestom, kde sa
spoločenstvo trvale zvestuje a
pestuje. Práve prostredníctvom
účasti na Eucharistii sa Deň Pána
stáva aj Dňom Cirkvi, ktorá tak môže
účinným spôsobom plniť svoju úlohu
sviatosti jednoty.“ 

42. Chrániť a napomáhať cirkevné
spoločenstvo je úlohou každého
veriaceho, ktorý nachádza v
Eucharistii ako sviatosti jednoty
Cirkvi oblasť osobitnej starostlivosti.
Ešte v konkrétnejšej podobe a s
väčšou zodpovednosťou sa táto
oblasť týka pastierov Cirkvi, každého
podľa vlastného stupňa a vlastného
cirkevného úradu. Preto Cirkev
stanovila normy, ktoré slúžia na to,
aby napomáhali časté a plodné
pristupovanie k eucharistickému
stolu, ako aj vymedzila objektívne
podmienky, v ktorých nemožno
prijímanie udeľovať. Starostlivosť v
napomáhaní ich verného



zachovávania sa stáva praktickým
vyjadrením lásky k Eucharistii a k
Cirkvi.

43. V prospech toho, aby sme
Eucharistiu považovali za sviatosť
cirkevného spoločenstva, je
argument, na ktorý pre jeho
dôležitosť nesmieme zabúdať:
myslím na jej vzťah s ekumenickým
úsilím. Všetci musíme ďakovať
Najsvätejšej Trojici za to, že mnohých
veriacich zo všetkých častí sveta sa v
posledných desaťročiach dotkla
vrúcna túžba po jednote medzi
všetkými kresťanmi. Druhý
vatikánsky koncil na začiatku
dekrétu o ekumenizme v tom vidí
osobitný Boží dar. Bola to účinná
milosť, ktorá dala do pohybu aj nás,
synov Katolíckej cirkvi, ako aj našich
bratov z iných cirkví a cirkevných
spoločenstiev.

Túžba po méte jednoty nás
podnecuje obrátiť pohľad na



Eucharistiu, ktorá je najvyššou
sviatosťou jednoty Božieho ľudu tým,
že je jej náležitým vyjadrením a
nevyčerpateľným zdrojom. Pri
slávení eucharistickej obety Cirkev
vznáša svoje prosby k Bohu, Otcovi
milosrdenstva, aby svojim veriacim
daroval plnosť darov Ducha Svätého,
aby sa stali v Kristovi jedno telo a
jeden duch. Keď predkladá túto
modlitbu Otcovi svetla, od ktorého
pochádza „každý dobrý údel, každý
dokonalý dar“ (Jak 1, 17), Cirkev verí
v jej účinnosť, lebo sa modlí v spojení
s Kristom, hlavou a ženíchom, ktorý
si prisvojuje volanie svojej nevesty a
spája ho so svojou vykupiteľskou
obetou.

44. Práve preto, že jednota Cirkvi -
ktorú Eucharistia uskutočňuje
prostredníctvom obety a účasti na
Pánovom tele a krvi - si bezvýhradne
vyžaduje úplné spoločenstvo vo
zväzkoch vyznávania viery, sviatostí
a cirkevnej správy, nie je možné



koncelebrovať túto eucharistickú
liturgiu, kým sa nevytvorí integrita
uvedených zväzkov. Podobná
koncelebrácia by nebola platným
prostriedkom a mohla by sa naopak
prejaviť ako prekážka pri dosahovaní
plného spoločenstva, zdôrazňujúc
zmysel odstupu od cieľa a vnášajúc
nejasnosť do jednej alebo druhej
pravdy viery alebo posilňujúc ju.
Cesta k plnej jednote sa nemôže
uskutočňovať inak ako v pravde.
Cirkevný zákon príslušným zákazom
nenecháva priestor na neistotu, v
úcte rešpektujúc morálnu normu
vyhlásenej Druhým vatikánskym
koncilom. 

Rád by som však poukázal na to, čo
som dodal v encyklike Ut unum sint,
keď som sa vyjadril k nemožnosti
mať účasť na eucharistickom
prežívaní: „Avšak túžobne si želáme
spoločne sláviť Eucharistiu Pána a už
toto želanie bude spoločnou oslavou
a spoločnou prosebnou modlitbou.



Spoločne sa obraciame na Otca, a to
čoraz viac len jedným srdcom.“ 

45. Ak v nijakom prípade nie je
právoplatná koncelebrácia, pokiaľ
chýba plné spoločenstvo, to isté
neplatí, čo sa týka rozdávania
svätého prijímania v mimoriadnych
okolnostiach osobám patriacim k
cirkvám a cirkevným spoločenstvám,
ktoré nie sú v plnom spoločenstve s
Katolíckou cirkvou. Vtedy je totiž
kritériom nutnosť postarať sa o
vážnu duchovnú potrebu na večnú
spásu jednotlivých veriacich, a nie na
uskutočňovanie intercommunia,
nemožného, kým sa plne nevytvoria
viditeľné zväzky cirkevného
spoločenstva.

Týmto smerom sa pohol Druhý
vatikánsky koncil, keď ustanovil
vzťah, ktorý možno udržiavať s
východnými kresťanmi, ktorí sú bona
fide oddelení od Katolíckej cirkvi,
spontánne žiadajú prijať Eucharistiu



od katolíckeho vysluhovateľa a sú
dobre disponovaní. Tento postup bol
ratifikovaný oboma kódexami, v
ktorých sa s patričnými
prispôsobeniami počíta aj s
prípadom iných, nielen východných
kresťanov, ktorí nie sú v plnom
spoločenstve s Katolíckou cirkvou. 

46. V encyklike Ut unum sint som aj
ja prejavil ocenenie tohto
ustanovenia, ktoré umožňuje
postarať sa o spásu duší s
primeraným rozlišovaním: „V tejto
súvislosti je dôvodom radosti
spomenúť si, že katolícki kňazi môžu
v určitých ojedinelých prípadoch
vysluhovať sviatosť Eucharistie,
pokánia alebo pomazania chorých
iným kresťanom, ktorí síce ešte nie
sú v plnom spoločenstve s Katolíckou
cirkvou, ale túžobne si želajú prijať
sviatosti, prosia o ne a vyznávajú
vieru, akú v týchto sviatostiach
vyznáva Katolícka cirkev. Opačne
zase sa v určitých prípadoch za



zvláštnych okolností môžu katolíci
obrátiť s prosbou o prijatie týchto
sviatostí na duchovných tých cirkví,
kde sa platne vysluhujú.“ 

Je potrebné pozorne sledovať tieto
podmienky, ktoré sú neodvolateľné, i
keď ide o jednotlivé presne určené
prípady, pretože odmietnutie jednej
alebo viacerých právd o týchto
sviatostiach, a medzi nimi tej, ktorá
sa týka nevyhnutnosti služobného
kňazstva na to, aby boli platné, robí
žiadateľa nedisponovaným na ich
platné prijatie. A platí to aj naopak:
veriaci katolík nemôže prijať
Eucharistiu v komunite, ktorej chýba
platná sviatosť posvätného stavu. 

Verné zachovávanie celku smerníc
ustanovených v tejto problematike je
prejavom a zároveň garanciou tak
lásky k Ježišovi Kristovi v
Najsvätejšej sviatosti, ako aj k bratom
iného kresťanského vyznania, voči
ktorým sme zaviazaní svedectvom



pravdy, rovnako ako voči samému
dielu napomáhania jednoty.

PIATA KAPITOLA

UMENIE A PROSTREDIE SLÁVENIA
EUCHARISTIE

47. Kto číta v synoptických
evanjeliách opis ustanovenia
Eucharistie, zostane prekvapený
jednoduchosťou a zároveň
„vážnosťou“, s akou Ježiš cez
Poslednú večeru ustanovuje túto
veľkú sviatosť. Jestvuje udalosť, ktorá
je v určitom zmysle prelúdiom:
pomazanie v Betánii. Istá žena, ktorú
Ján identifikuje s Máriou, Lazárovou
sestrou, vyliala na Ježišovu hlavu
nádobku voňavého nardového oleja,
čo vyvolalo u učeníkov - zvlášť u
Judáša (porov. Mt 26, 8; Mk 14, 4; Jn
12, 4) - protestnú reakciu, akoby bolo
také gesto vzhľadom na potreby
chudobných neodpustiteľným
rozhadzovaním. No Ježišovo
hodnotenie je úplne opačné. Bez



toho, žeby niečo ubral z povinnosti
lásky voči biednym, ktorým sa
učeníci vždy budú musieť venovať –
„veď chudobných máte vždy medzi
sebou" (Mt 26, 11; Mk 14, 7; porov. Jn
12, 8) -, on vidí blízku udalosť
vlastnej smrti i vlastného pochovania
a oceňuje toto pomazanie ako
anticipáciu úcty, ktorej bude jeho telo
hodné aj po smrti, neoddeliteľne
viazané také, aké je, na tajomstvo
jeho osoby.

Opis v synoptických evanjeliách
pokračuje úlohou, ktorú Ježiš dáva
učeníkom, aby pripravili veľkú
miestnosť, potrebnú na zjedenie
veľkonočného baránka (porov. Mk
14, 15; Lk 22, 12), a rozprávaním o
ustanovení Eucharistie. Umožňuje
nám aspoň čiastočne vidieť rámec
židovských zvykov pri veľkonočnej
večeri až po zaspievanie chválospevu
(porov. Mt 26, 30; Mk 14, 26). Opis
nám vedomým a slávnostným
spôsobom - i keď v obmenách



rozličných tradícií – ponúka slová,
ktoré Ježiš povedal nad chlebom a
vínom, pričom on sám použil
konkrétne vyjadrenia darované telo
a preliata krv. Všetky tieto
podrobnosti nám evanjelisti
rozprávajú vo svetle praxe lámania
chleba, ktorá už bola ustálená v
prvotnej Cirkvi. No je isté, že od
samotného Ježišovho prežívania
udalosť Zeleného štvrtka evidentne
nesie črty liturgickej citlivosti,
formovanej starozákonnou tradíciou
a pripravenej premeniť sa na
kresťanské slávenie v súlade s novým
obsahom Veľkej noci.

48. Tak ako žena, ktorá pomazala
Ježiša v Betánii, Cirkev sa nebála
„rozhadzovať“, investovať to
najlepšie zo svojich zásob, aby
vyjadrila svoj adorujúci úžas nad
nesmiernym darom Eucharistie.
Nemenej ako prví učeníci, poverení
pripraviť veľkú miestnosť, sa aj
Cirkev počas stáročí v meniacich sa



kultúrach cítila podnecovaná sláviť
Eucharistiu v podmienkach hodných
takého veľkého tajomstva. V línii
Ježišových slov a gest, rozvíjajúc
dedičstvo judaizmu, sa zrodila
kresťanská liturgia. Veď čo by mohlo
stačiť na náležité prijatie daru, ktorý
božský Źeních robí zo seba samého
pre svoju nevestu Cirkev, dávajúc
jednotlivým generáciám veriacich
obetu, ktorú raz navždy obetoval na
kríži, a stávajúc sa pokrmom
všetkých veriacich? Ak si logika
stolovania vyžaduje rodinnosť,
Cirkev nikdy nepodľahla pokušeniu
banalizovať túto „familiárnosť“ so
svojím Źeníchom, zabúdajúc, že on je
aj Pán a že spoločné stolovanie vždy
zostáva obetnou hostinou,
poznačenou krvou vyliatou na
Golgote. Eucharistická hostina je
skutočne posvätená hostina, v ktorej
jednoduchosť znamení skrýva hĺbky
Božej svätosti: „O Sacrum convivum,
in quo Christus sumitur!“ Chlieb,
ktorý sa láme na našich oltároch,



dáva nám v našich podmienkach
pútnikov na všetkých cestách sveta
panis angelorum, anjelský chlieb, ku
ktorému nemožno pristúpiť inak než
s pokorou stotníka z evanjelia: „Pane,
nie som hoden, aby si vošiel pod
moju strechu“ (Mt 8, 8; Lk 7, 6).

49. V duchu tohto vznešeného
zmyslu pre tajomstvo možno
pochopiť, ako sa viera Cirkvi v
eucharistické tajomstvo vyjadrovala
počas dejín nielen v dôraze na
vnútorný postoj zbožnosti, ale aj
celým radom vonkajších prejavov,
zameraných na to, aby pripomínali a
zdôrazňovali veľkosť slávenej
udalosti. Z tohto sa zrodila cesta,
ktorá postupne viedla k vytvoreniu
osobitného štatútu úpravy
eucharistickej liturgie, rešpektujúc
rozličné legitímne ustanovené
cirkevné tradície. Na tomto základe
sa rozvinulo aj bohaté umelecké
dedičstvo. Architektúra, sochárstvo,
maliarstvo, hudba, ktoré sa dali viesť



kresťanským tajomstvom, v
Eucharistii priamo alebo nepriamo
našli motív veľkej inšpirácie.

Tak to bolo napríklad s
architektúrou, ktorá, len čo to
historické okolnosti dovolili, zažila
prechod od pôvodných
eucharistických miest v domus
(príbytkoch) kresťanských rodín k
slávnym bazilikám prvých storočí, k
majestátnym katedrálam stredoveku
až po veľké či malé chrámy, ktoré
postupne posiali územia, kam sa
rozšírilo kresťanstvo. Formy oltárov
a svätostánkov sa rozvíjali v
liturgických priestoroch, postupne
sledujúc nielen vonkajšie motívy, ale
aj podnety presného chápania
tajomstva. To isté možno povedať o
posvätnej hudbe, len čo si pomyslíme
na inšpirované gregoriánske nápevy,
na toľkých a často veľkých autorov,
ktorí sa zžili s textami svätej omše.
Nevyniká azda obrovské množstvo
kvalitných diel a výrobkov



umeleckých remesiel v oblasti
predmetov a paramentov
používaných pri eucharistickom
slávení? 

Možno povedať, že Eucharistia
formujúc Cirkev a spiritualitu, mala
zároveň silný vplyv na kultúru,
osobitne v estetickej oblasti. 

50. V tomto úsilí zachytiť adoráciu
tajomstva, v rituálnej a estetickej
perspektíve v istom zmysle súťažili
medzi sebou kresťania Východu a
Západu. Ako nevzdať vďaky Pánovi
zvlášť za prínos, ktorý dalo
kresťanské umenie veľkými
architektonickými a maliarskymi
dielami grécko-byzantskej tradície a
celej geografickej oblasti slovanskej
kultúry? Na Východe si posvätné
umenie zachovalo osobitne silný
zmysel pre tajomstvo, podnecujúc
umelcov chápať snahu o vytvorenie
krásna nielen ako prejav génia, ale aj
ako autentickú službu viere. Jeho



tvorcovia vysoko presiahli ponad
samotné technické stvárnenie a
vedeli sa učenlivo otvoriť vanutiu
Božieho Ducha.

Lesk architektúr a mozaík na
kresťanskom Východe a Západe je
všeobecným dedičstvom veriacich a
samy v sebe nesú túžbu, ba povedal
by som zálohu žiadanej plnosti
spoločenstva vo viere a v liturgickom
slávení. To predpokladá a vyžaduje
si, ako na slávnej Rubľovovej maľbe,
Cirkev hlboko eucharistickú, v ktorej
účasť na Kristovom tajomstve v
lámanom chlebe je akoby ponorená
do nevýslovnej jednoty troch
božských osôb, robiac zo samotnej
Cirkvi ikonu Trojice.

V tejto perspektíve umenia,
usilujúceho sa všetkými svojimi
prvkami vyjadriť zmysel Eucharistie
podľa náuky Cirkvi, je potrebné
venovať všetku pozornosť kritériám,
ktoré usmerňujú budovanie a



výzdobu posvätných priestorov.
Tvorivý priestor, ktorý Cirkev vždy
vytvárala, je široký, ako to dokazujú
dejiny a ako som aj sám zdôraznil v
Liste umelcom. Posvätné umenie
musí však byť charakterizované
svojou schopnosťou primerane
vyjadriť tajomstvo prijaté v plnosti
viery Cirkvi a podľa pastoračných
usmernení predložených
kompetentnou autoritou. To platí tak
pre výtvarné umenia, ako aj pre
posvätnú hudbu.

51. To, čo sa odohralo v krajinách
antickej kristianizácie v oblasti
posvätného umenia a liturgickej
disciplíny, sa rozvíja aj na
kontinentoch, kde je kresťanstvo
mladšie. Druhý vatikánsky koncil si
ako orientáciu osvojil zdravú a
potrebnú inkulturáciu. Na početných
pastoračných cestách som mal
možnosť vo všetkých častiach sveta
pozorovať, akou vitalitou sa
vyznačuje eucharistické slávenie v



kontakte s formami, štýlmi a
citlivosťou rozmanitých kultúr.
Prispôsobiac sa menlivým
podmienkam času a priestoru,
Eucharistia ponúka pokrm nielen
jednotlivcom, ale aj celým národom a
vytvára kresťansky inšpirované
kultúry.

Je však potrebné, aby sa táto dôležitá
činnosť prispôsobovania konala v
stálom vedomí nevysloviteľného
tajomstva, s ktorým je povolaná
konfrontovať sa každá generácia.
Poklad je príliš veľký a cenný na to,
aby bolo možné podstúpiť riziko jeho
ochudobnenia alebo poškodenia
experimentmi či praktikami
zavedenými bez pozorného overenia
zo strany kompetentných cirkevných
autorít. Ústredné miesto
eucharistického tajomstva je také
dôležité, že si vyžaduje, aby sa
potrebné overenie konalo v úzkom
vzťahu so Svätou stolicou. Ako som
napísal v posynodálnej apoštolskej



exhortácii Ecclesia in Asia, „podobná
spolupráca má podstatný význam,
lebo posvätná liturgia vyjadruje a
slávi jedinú vieru, vyznávanú
všetkými, a ako dedičstvo celej Cirkvi
nemôže byť determinovaná
miestnymi cirkvami izolovanými od
univerzálnej Cirkvi“. 

52. Z uvedeného možno pochopiť
veľkú zodpovednosť, akú majú pri
slávení Eucharistie najmä kňazi,
ktorým prináleží predsedať mu in
persona Christi, zaručujúc svedectvo
a službu spoločenstva nielen
komunite, ktorá má priamu účasť na
slávení, ale aj všeobecnej Cirkvi,
ktorá je povolaná vždy, keď ide o
Eucharistiu. Je potrebné vyjadriť žiaľ
nad tým, že najmä počnúc rokmi
pokoncilovej liturgickej reformy, pre
zle pochopený zmysel kreativity a
prispôsobenia nechýbali vybočenia,
ktoré mnohým spôsobili utrpenie.
Istá reakcia na „formalizmus“ viedla
niektorých, zvlášť v istých oblastiach,



považovať „formy“, ktoré si osvojila
veľká liturgická tradícia Cirkvi a jej
Magistérium, za nezáväzné, a
zavádzať inovácie, ktoré neboli
autorizované a často boli úplne
nevyhovujúce.

Cítim preto ako svoju povinnosť
vysloviť vrúcnu žiadosť, aby sa pri
eucharistickom slávení s veľkou
vernosťou zachovávali liturgické
predpisy. Sú konkrétnym vyjadrením
autentickej ekleziality Eucharistie; to
je ich najhlbší zmysel. Liturgia nie je
súkromným vlastníctvom ani
celebranta, ani komunity, v ktorej sa
tajomstvá slávia. Apoštol Pavol bol
nútený obrátiť sa plamennými
slovami na komunitu v Korinte pre
vážne nedostatky v ich slávení
Eucharistie, ktoré viedli k roztržkám
(skísmata - schizmy) a vytváraniu
siekt (airéseis - heréza), porov. 1 Kor
11, 17-34. Aj v našich časoch by mala
byť opäť objavená vernosť
liturgickým predpisom a chápaná



ako odlesk a svedectvo jednej a
všeobecnej Cirkvi, ktorá sa stáva
prítomnou pri každom slávení
Eucharistie. Kňaz, ktorý slúži svätú
omšu verne podľa liturgických
predpisov, a komunita, ktorá sa im
prispôsobuje, tichým, no výrečným
spôsobom dokazujú svoju lásku k
Cirkvi. Práve preto, aby som posilnil
tento hlboký zmysel liturgických
predpisov, požiadal som
kompetentné dikastériá Rímskej
kúrie, aby pripravili osobitný
dokument na túto dôležitú tému, aj s
odkazmi na podklady právneho
charakteru. Nikto nesmie
podceňovať tajomstvo, zverené do
našich rúk: je príliš veľké, aby si
niekto mohol dovoliť nakladať s ním
podľa svojich predstáv, ktoré by
nezodpovedali posvätnej povahe a
univerzálnej dimenzii tohto
tajomstva.

ŠIESTA KAPITOLA



V ŠKOLE MÁRIE, „EUCHARISTICKEJ"
ŽENY

53. Ak chceme objaviť intímny vzťah,
ktorý spája Cirkev s Eucharistiou v
celom jeho bohatstve, nemôžeme
zabudnúť na Máriu, Matku a vzor
Cirkvi. V apoštolskom liste Rosarium
Virginis Mariae, poukazujúc na
Najsvätejšiu Pannu ako na Učiteľku
kontemplácie Kristovej tváre, zaradil
som medzi tajomstvá svetla aj
ustanovenie Eucharistie. Mária nás
naozaj môže viesť k tejto Najsvätejšej
sviatosti, lebo má k nej hlboký vzťah.

Evanjelium o tejto téme na prvý
pohľad mlčí. V opise ustanovenia
Eucharistie na Zelený štvrtok večer,
sa o Márii nehovorí. Vieme však, že
bola prítomná medzi apoštolmi, ktorí
„jednomyseľne zotrvávali na
modlitbách“ (Sk 1, 14) - v prvom
spoločenstve zhromaždenom po
nanebovstúpení Pána v očakávaní
Turíc. Jej prítomnosť určite nemohla



chýbať pri eucharistických
sláveniach medzi veriacimi prvej
kresťanskej generácie, ktorí sa
vytrvalo zúčastňovali „na lámaní
chleba“ (Sk 2, 42).

Máriin vzťah k Eucharistii však
okrem jej účasti na eucharistickej
hostine možno nepriamo naznačiť v
súvise s jej vnútorným postojom.
Mária je žena „eucharistická“ celým
svojím životom. Cirkev, hľadiac na
Máriu ako na svoj vzor, je povolaná
nasledovať ju aj v jej vzťahu k tomuto
najsvätejšiemu tajomstvu.

54. Mysterium fidei! Ak je Eucharistia
tajomstvom viery, ktorá natoľko
prevyšuje náš intelekt, že nás núti
plne sa odovzdať Božiemu slovu,
nikto nám nemôže byť v podobnom
postoji takou pevnou oporou a
vodkyňou ako Mária. Naše
opakovanie Kristovho gesta pri
Poslednej večeri pri napĺňaní jeho
poslania „Toto robte na moju



pamiatku!“ sa zároveň stáva prijatím
Máriinho pozvania, aby sme ho bez
váhania poslúchli: „Urobte všetko, čo
vám povie!“ (Jn 2, 5). Materinskou
starostlivosťou, ktorú Mária prejavila
na svadbe v Káne Galilejskej, akoby
nám hovorila: „Neváhajte, dôverujte
slovám môjho Syna. On, ktorý bol
schopný premeniť vodu na víno, je
rovnako schopný učiniť z chleba a
vína svoje telo a svoju krv,
odovzdávajúc v tomto tajomstve
veriacim živú pamiatku svojej
Paschy, aby sa tak pre nich stal
chlebom života."

55. Mária uskutočňovala svoju
eucharistickú vieru ešte skôr, ako
bola Eucharistia ustanovená, a to pre
samotnú skutočnosť, že ponúkla
svoje panenské lono na vtelenie
Božieho Slova. Keď Eucharistia
poukazuje na utrpenie a vzkriesenie,
zároveň je v kontinuite s vtelením.
Mária pri zvestovaní počala Božieho
Syna aj v jeho fyzickej prítomnosti s



telom a krvou, anticipujúc v sebe to,
čo sa sviatostne uskutočňuje v
každom veriacom, ktorý prijíma pod
spôsobom chleba a vína Pánovo telo
a krv.

Jestvuje teda hlboká analógia medzi
fiat, ktorým Mária odpovedala na
anjelove slová, a amen, ktoré
vyslovuje každý veriaci, keď prijíma
Pánovo telo. Od Márie sa žiadalo, aby
uverila, že ten, ktorý sa v nej počal
pôsobením Ducha Svätého, bol
Božím Synom (porov. Lk 1, 30-35). V
kontinuite s vierou Panny Márie sa
od nás v eucharistickom tajomstve
žiada, aby sme uverili, že ten istý
Ježiš, Boží Syn a Syn Márie, sa stáva s
celým svojím božsko-ľudským bytím
prítomný pod znakmi chleba a vína.

„Blahoslavená, ktorá uverila“ (Lk 1,
45): Mária v tajomstve vtelenia
anticipovala aj eucharistickú vieru
Cirkvi. Keď pri navštívení nesie v
svojom lone Slovo, ktoré sa stalo



telom, istým spôsobom sa stáva
svätostánkom - prvým svätostánkom
v dejinách -, kde Boží Syn, ešte
neviditeľný ľudským očiam,
umožňuje Alžbete adorovať ho,
akoby vyžaroval svoje svetlo cez
Máriine oči a hlas. A nie je vari
Máriin unesený pohľad, keď
kontempluje tvár práve narodeného
Ježiša, ktorého drží vo svojom náručí,
nedosiahnuteľným vzorom lásky,
ktorým sa musí inšpirovať každé
naše eucharistické spoločenstvo?

56. Mária si celým svojím životom v
Kristovej blízkosti, a nielen na
Kalvárii, osvojila obetný rozmer
Eucharistie. Keď niesla dieťa Ježiša
do jeruzalemského chrámu, „aby ho
predstavili Pánovi“ (Lk 2, 22), počula
od starca Simeona predpoveď, že
Dieťa bude znamením protirečenia a
jej vlastnú dušu prenikne meč
(porov. Lk 2, 34-35). Bola to
predpoveď drámy ukrižovaného
Syna aj stabat Mater Panny Márie



pod krížom. Pripravujúc sa deň čo
deň na Kalváriu, Mária žije akýsi
druh anticipovanej Eucharistie,
mohli by sme povedať duchovného
prijímania túžby a obety, ktoré bude
mať svoje zavŕšenie v spojení so
Synom v jeho utrpení a ktoré sa
potom prejaví – ako pamiatke jeho
umučenia - v poveľkonočnom období
v jej účasti na eucharistickom
slávení, ktorému budú predsedať
apoštoli.

Môžeme si predstaviť pocity Panny
Márie, keď počúvala z úst Petra, Jána,
Jakuba a iných apoštolov slová
Poslednej večere „Toto je moje telo,
ktoré sa dáva za vás“ (Lk 22, 19)? To
telo, ktoré sa obetovalo a teraz je
sprítomnené v sviatostných znakoch,
bolo to isté telo, ktoré sa počalo v jej
lone! Prijať Eucharistiu muselo pre
Máriu znamenať akoby opäť prijať vo
svojom lone to srdce, ktoré bilo v
súlade s jej srdcom, a znovu prežívať
to, čo sama zakúsila pod krížom.



57. „Toto robte na moju
pamiatku“ (Lk 22, 19). V pamiatke
Kalvárie je prítomné všetko to, čo
Kristus vykonal svojím utrpením a
smrťou. Nechýba tu teda ani to, čo
spravil vo vzťahu k svojej matke v
náš prospech. Jej tu totiž odovzdáva
svojho milovaného učeníka a v ňom
aj každého z nás: „Źena, hľa, tvoj
syn!" Rovnako hovorí každému z nás:
„Hľa, tvoja matka!" (Jn 19, 26-27).

Źiť v Eucharistii pamiatku Kristovej
smrti zahŕňa aj stále prijímať tento
dar. Znamená to vziať podľa Jánovho
príkladu so sebou tú, ktorá je nám
vždy znova darovaná ako Matka.
Zároveň to značí prijať úlohu
pripodobňovať sa Kristovi, dať sa do
Matkinej školy a nechať sa ňou
sprevádzať. Mária je prítomná - s
Cirkvou a ako Matka Cirkvi - pri
každom z našich eucharistických
slávení. Ak je medzi Cirkvou a
Eucharistiou neoddeliteľný vzťah, to
isté treba povedať aj o vzťahu Márie



a Eucharistie. Aj preto je spomienka
na Pannu Máriu už od starobylých
čias jednoznačne prítomná v
eucharistickom slávení tak na
Východe ako Západe. 

58. V Eucharistii sa Cirkev plne spája
s Kristom a s jeho obetou, osvojujúc
si Máriinho ducha. To je skutočnosť,
ktorú si môžeme prehĺbiť čítaním
Magnifikatu v eucharistickej
perspektíve. Eucharistia totiž, tak
ako Máriin chválospev, je
predovšetkým chválou a vzdávaním
vďaky. Keď Mária zvolá „Velebí moja
duša Pána a môj duch jasá v Bohu,
mojom Spasiteľovi“, nesie vo svojom
lone Ježiša. Chváli Otca za Ježiša, no
chváli ho aj v Ježišovi a s Ježišom. A
presne to je pravý eucharistický
postoj.

Mária si zároveň spomína na veľké
činy, ktoré Boh vykonal v dejinách
spásy podľa prisľúbení daných otcom
(porov. Lk 1, 55), ohlasujúc



obdivuhodný čin prekonávajúci
všetky ostatné - vykupiteľské
vtelenie. V Magnifikate je napokon
prítomný aj eschatologický náboj
Eucharistie. Vždy, keď sa nám Boží
Syn predstavuje v „chudobe“
sviatostných znakov chleba a vína, je
do sveta zasiaty zárodok nových
dejín, kde sú „mocnári zosadení z
trónov“ a „povýšení
ponížení“ (porov. Lk 1, 52). Mária
spieva o nových nebesiach a novej
zemi, ktoré nachádzajú v Eucharistii
svoju anticipáciu a v istom zmysle
svoj programový plán. Ak Magnifikat
vyjadruje Máriinu spiritualitu, nič
nám lepšie nepomáha žiť
eucharistické tajomstvo než táto
spiritualita. Eucharistia je nám daná,
aby sa náš život, tak ako Máriin, celý
stal magnifikatom!

ZÁVER

59. „Ave, verum corpus natum de
Maria Virgine!" Pred niekoľkými



rokmi som slávil päťdesiate výročie
môjho kňazstva. Dnes zakúšam
milosť môcť ponúknuť Cirkvi túto
encykliku o Eucharistii, a to na
Zelený štvrtok v roku, na ktorý
pripadá dvadsiate piate výročie
mojej služby na Petrovom stolci.
Robím tak so srdcom plným
vďačnosti. Viac než pol storočia deň
čo deň, od toho 2. novembra 1946,
keď som slávil moju prvú svätú omšu
v krypte svätého Leonarda v
krakovskej wawelskej katedrále, sa
moje oči sústreďovali na hostiu a
kalich, v ktorých sa spojili čas a
priestor a naživo sa predstavuje
dráma Golgoty, odhaľujúc svoju
tajomnú súčasnosť. Každý deň mohla
moja viera rozpoznať v premenenom
chlebe a víne božského Pocestného,
ktorý sa jedného dňa pridal k dvom
emauzským učeníkom, aby otvoril
ich oči svetlu a ich srdcia nádeji
(porov. Lk 24, 13-35).



Dovoľte, moji najmilší bratia a sestry,
aby som v hlbokom zápale,
sprevádzaný a posilňovaný vašou
vierou, vzdal moje svedectvo viery v
najsvätejšiu Eucharistiu. „Ave, verum
corpus natum de Maria Virgine, vere
passum, immolatum, in cruce pro
homine!“ Tu je poklad Cirkvi, srdce
sveta, závdavok cieľa, po ktorom túži
každý človek, aj keď nevedome. Veľké
tajomstvo, ktoré nás iste presahuje a
podrobuje ťažkej skúške schopnosti
našej mysle ísť ponad to, čo sa javí
zmyslom. Tu sa naše zmysly končia –
„visus, tactus, gustus in te fallitur“,
hovorí sa v hymne Adoro te devote - a
nám stačí len viera zakotvená v
Kristovom slove, ktoré nám bolo
odovzdané cez apoštolov. Dovoľte,
aby som ako Peter na záver
eucharistickej reči v Jánovom
evanjeliu aj ja opakoval Kristovi v
mene celej Cirkvi, v mene každého z
vás: „Pane, a ku komu by sme išli? Ty
máš slová večného života“ (Jn 6, 68).



60. Na úsvite tohto nového tisícročia
sme my všetci synovia Cirkvi vyzvaní
s obnoveným nadšením kráčať
kresťanským životom. Ako som
napísal v apoštolskom liste Novo
millennio ineunte, „nejde o to, aby
sme našli nejaký ‚nový program’.
Program tu už máme: je tu už
dvetisíc rokov a obsahuje ho
evanjelium a živá tradícia. Svoje
ťažisko má napokon v samom
Kristovi, ktorého treba poznať,
milovať a nasledovať, aby sme mohli
v ňom žiť trojičným životom a
pretvárať s ním dejiny až po ich
zavŕšenie v nebeskom Jeruzaleme“.
Aktualizácia tohto programu
obnoveného nadšenia v kresťanskom
živote prechádza cez Eucharistiu.

Každé úsilie o svätosť, každá aktivita
zameraná na uskutočňovanie
poslania Cirkvi, každé napĺňanie
pastoračných plánov musí čerpať
potrebnú silu z eucharistického
tajomstva a musí k nemu smerovať



ako k svojmu vrcholu. V Eucharistii
máme Ježiša, máme jeho
vykupiteľskú obetu, máme jeho
zmŕtvychvstanie, máme jeho dar
Ducha Svätého, máme adoráciu,
poslušnosť a lásku k Otcovi. Ak by
sme zanedbali Eucharistiu, ako by
sme sa mohli dostať z našej núdze?

61. Eucharistické tajomstvo – obeta,
prítomnosť, hostina – nepripúšťa
redukcie a manipulácie. Je potrebné
žiť ho v jeho integrite: aj ako
liturgickú udalosť, aj v intímnom
rozhovore s Ježišom hneď po prijatí
Eucharistie, aj vo chvíľach modlitieb
eucharistickej adorácie mimo omše.
Vtedy sa pevne buduje Cirkev a
vyjadruje sa to, čím skutočne je:
jedna, svätá, katolícka a apoštolská;
Boží ľud, chrám a rodina; Kristovo
telo a nevesta oživovaná Duchom
Svätým; všeobecná sviatosť spásy a
hierarchicky usporiadané
spoločenstvo. 



Cesta, ktorou Cirkev prechádza v
týchto prvých rokoch tretieho
tisícročia, je aj cestou obnoveného
ekumenického úsilia. Posledné
desaťročia druhého tisícročia,
vrcholiace vo Veľkom jubileu, nás
posunuli týmto smerom, podnecujúc
všetkých pokrstených odpovedať na
Ježišovu modlitbu „ut unum sint“ (Jn
17, 11). Je to dlhá cesta, plná
prekážok, ktoré presahujú ľudské
schopnosti. No máme Eucharistiu a
pred ňou môžeme z hĺbky srdca cítiť,
že aj nám sú adresované tie isté
slová, ktoré počul prorok Eliáš:
„Vstaň a jedz, lebo máš pred sebou
dlhú cestu!“ (1 Kr 19, 7).
Eucharistický poklad, ktorý nám Pán
dal k dispozícii, nás smeruje k cieľu
plného prežívania so všetkými
bratmi, s ktorými nás spája spoločný
krst. Aby sme tento poklad
neroztratili, potrebné je rešpektovať
požiadavky, ktoré vyplývajú z toho,
že ide o sviatosť spoločenstva vo
viere a v apoštolskej postupnosti.



Prisudzujúc Eucharistii vážnosť,
ktorú si zasluhuje, a pozorne sa
snažiac dodržať všetky požiadavky,
dávame najavo, že sme si skutočne
vedomí veľkosti tohto daru. K tomu
nás vyzýva tradícia, ktorú už od
prvých storočí zachovávala
kresťanská komunita, bdelá v
uchovávaní tohto pokladu.
Podnecovaná láskou, Cirkev sa
usiluje odovzdať nasledujúcim
kresťanským generáciám vieru a
náuku o eucharistickom tajomstve
bez toho, aby z nej stratila čo len
čiastku. Nehrozí, že by sme v
starostlivosti o toto tajomstvo
preháňali, lebo „v tejto sviatosti je
zahrnuté celé tajomstvo našej spásy“.

62. Najmilší bratia a sestry, vstúpme
do školy svätých, veľkých interpretov
pravej eucharistickej zbožnosti. V
nich dosiahla teológia o Eucharistii
plnú krásu, prenesenú do života, je
pre nás nákazlivá a takpovediac
zahrieva. Počúvajme predovšetkým



Najsvätejšiu Pannu, v ktorej sa viac
než v komkoľvek inom javí
eucharistické tajomstvo ako
tajomstvo svetla. Hľadiac na ňu,
spoznáme pretvárajúcu silu, ktorú
má Eucharistia. V nej vidíme svet
obnovený v láske. Keď ju
kontemplujeme ako vzatú do neba s
dušou a telom, vidíme štrbinou
„nové nebo“ a „novú zem“, ktoré sa
otvoria pred našimi očami pri
Kristovom druhom príchode.
Eucharistia je ich závdavkom a istým
spôsobom anticipáciou: „Príď, Pane
Ježišu!“ (Zjv 22, 20).

V pokornom znamení chleba a vína,
prepodstatnených na jeho telo a krv,
Kristus kráča s nami ako naša sila a
viatikum a robí nás svedkami nádeje
pre všetkých. Ak si pred týmto
tajomstvom myseľ uvedomuje svoje
limity, srdce ožiarené svetlom Ducha
Svätého tuší, ako sa správať, ponoriac
sa v adorácii do lásky bez hraníc.



Prisvojme si city svätého Tomáša,
najväčšieho teológa a zároveň
nadšeného ospevovateľa
eucharistického Krista, a dovoľme,
aby sa aj naša duša otvorila v nádeji
kontemplácie tej méty, po ktorej túži
naše srdce, celé smädné po radosti a
pokoji: 

„Bone pastor, panis vere,

Iesu, nostri miserere...“

„Dobrý pastier, pravý chlieb,

Ježišu, zmiluj sa:

živ nás a ochraňuj,

veď nás k večným dobrám

v zemi žijúcich.

Ty, čo všetko môžeš a vieš,

ktorý nás živíš na zemi,

priveď svojich bratov



k nebeskému stolu

v radosti tvojich svätých.“

Dané v Ríme pri svätom Petrovi 17.
apríla, na Zelený štvrtok roku 2003, v
dvadsiatom piatom roku môjho
pontifikátu, v Roku ruženca.

Ján Pavol II.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/encyklika-ecclesia-vivit-de-

eucharistia/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/encyklika-ecclesia-vivit-de-eucharistia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/encyklika-ecclesia-vivit-de-eucharistia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/encyklika-ecclesia-vivit-de-eucharistia/

	Encyklika "Ecclesia vivit de Eucharistia"

