
opusdei.org

Ekumenizmus

Toho, čo majú všetci kresťania
spoločné, je už mnoho. Trvajúce
rozdelenie však stále zraňuje
telo cirkvi.

11.01.2022

Ján Pavol II. v encyklike Ut unum sint
zdôraznil ústredný význam
ekumenizmu: „Hnutie podporujúce
zjednotenie kresťanov, nie je len
nejakým ‚príveskom‘ k tradičným
činnostiam cirkvi. Naopak, je
organickou súčasťou jej života a
pôsobenia.“1 Tiež Benedikt XVI.
chcel, podobne ako jeho predchodca,



vynaložiť maximálne úsilie na
obnovenie jednoty všetkých
Pánových učeníkov: „Pokiaľ ide o
mňa, chcem znovu potvrdiť svoje
rozhodnutie, ktoré som vyslovil na
začiatku svojho pontifikátu. Mojou
prvoradou úlohou je neúnavne
pracovať na obnovení plnej a
viditeľnej jednoty všetkých
Kristových nasledovníkov.“2 Tento
hlboký záujem o jednotu sa týka
všetkých katolíkov. Jedna z hlavných
túžob kresťanov je plné spoločenstvo
všetkých ľudí s Bohom – v súlade s
Pánovou modlitbou: Aby všetci boli
jedno3 – ako členov jedinej cirkvi
založenej Kristom, ktorá „jestvuje
(subsistit in) v Katolíckej cirkvi“, ako
uvádza dogmatická konštitúcia 
Lumen gentium.4

To najdôležitejšie pre dosiahnutie
plného spoločenstva kresťanov je
modlitba pevne spojená s modlitbou
Krista: No neprosím len za nich, ale
aj za tých, čo skrze ich slovo uveria



vo mňa,5 aby boli jedno, ako sme
my jedno – ja v nich a ty vo mne.
Nech sú tak dokonale jedno.6

„Nemôžeme (takpovediac) urobiť
jednotu len vlastnými silami.
Môžeme ju jedine dostať ako dar
Ducha Svätého. Preto duchovný
ekumenizmus, a teda modlitba,“
hovorí Benedikt XVI., „obrátenie a
posväcovanie života predstavujú
jadro ekumenického hnutia.“7 Všetci
veriaci Diela sa každý deň modlia
Pánovými slovami: Ut omnes unum
sint, sicut tu Pater in me et ego in te:
ut sint unum, sicut et nos unum
sumus. Svätý Josemaría, vedený
túžbou podporovať jednotu, vyzýval
všetkých kresťanov: Obetuj modlitbu,
umŕtvovanie a skutky za tento
úmysel: „Ut sint unum!“ — aby všetci
kresťania boli jednej vôle, jedného
srdca a ducha, aby „omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam!“ — všetci, úzko
spojení s pápežom išli k Ježišovi cez
Máriu.8



Dráma rozdelenia

Poslaním cirkvi (prítomnosti Ježiša
Krista v čase, ktorý právom
nazývame časom cirkvi) je budovať
jednotu viery a spoločenstvo medzi
ľuďmi. „Nesmieme totiž zabúdať,“
povedal Ján Pavol II, „že Pán prosil
Otca o jednotu svojich učeníkov, aby
tak podala svedectvo o jeho
poslaní.“9 Ježiš sám naznačil
misionárske zameranie tejto jednoty:
ut mundus credat, aby svet uveril, že
si ma ty poslal.10 Rozdelenie je v
rozpore s Kristovou vôľou a
predstavuje vážny problém pre
evanjelizáciu. Konkrétne „nedostatok
jednoty medzi kresťanmi je pre
Cirkev istotne ranou, ale nie v tom
zmysle, že by bola zbavená svojej
jednoty, ale preto, že rozdelenie je
prekážkou plnej realizácie jej
všeobecnosti v dejinách“.11 V
priebehu dejín došlo k rozporom a
odlúčeniam medzi kresťanmi, často
nie bez viny zúčastnených strán.12



Preto Ján Pavol II. vyzýval všetkých
kresťanov – katolíkov i nekatolíkov –
k „nutnému očisteniu dejinnej
pamäti, (...) znovu spoločne
preskúmať ich bolestnú minulosť (...)
a celkom objektívne priznať
spáchané omyly, ako aj sprievodné
javy, ktoré stáli na počiatku
nešťastných rozdelení“.13 Avšak tí
kresťania, ktorí sa dnes rodia v
nekatolíckych cirkvách či
spoločnostiach, nemajú – ako
podčiarkol dekrét Unitatis
redintegratio – vinu na rozdelení v
minulosti a sú cirkvou milovaní a
uznávaní za bratov. 14

Spoločné dedičstvo

Toho, čo majú všetci kresťania
spoločné, je už mnoho. Trvajúce
rozdelenie však stále zraňuje telo
cirkvi. Spája nás Písmo sväté, život v
milosti a cnosti, spoločenstvo
modlitby a iné duchovné dary.15

Medzi všetkými veriacimi v Krista



dokonca existuje „pravé spojenie v
Duchu Svätom,“16 lebo on pôsobí aj v
nekatolíkoch a „svojou posväcujúcou
silou, svojimi darmi a milosťami
pôsobí tiež v nich a niektorých
posilnil až na preliatie krvi“.17 Zvlášť
privtelenie v Krista krstom, ktorý je
spoločným dedičstvom všetkých
kresťanov, vytvára medzi nami –
katolíkmi i nekatolíkmi –
nadprirodzené puto. Všetci kresťania
sa rodia z vody krstu. Ako učí Druhý
vatikánsky koncil v dekréte Unitatis
redintegratio, „tí, ktorí veria v Krista
a boli riadne pokrstení, sú v istom,
hoci nedokonalom spoločenstve s
Katolíckou cirkvou.“18 „Bratstvo
medzi kresťanmi,“ hovorí Benedikt
XVI., „nie je len akýmsi neurčitým
pocitom, ani nevzniká z akejsi
ľahostajnosti k pravde, ale je
založené na nadprirodzenej
skutočnosti jediného krstu, ktorý nás
začleňuje do jediného Kristovho tela
(porov. 1 Kor 12,13; Gal 3,28; Kol
2,12). Spoločne vyznávame Ježiša



Krista ako Boha a Pána; spoločne v
ňom rozpoznávame jediného
prostredníka medzi Bohom a ľuďmi
(porov. 1 Rim 2,5) a zdôrazňujeme, že
k nemu spoločne patríme (porov. 
Unitatis redintegratio, 22; Ut unum
sint, 42). Dialóg na tomto základe
priniesol a naďalej bude prinášať
plody.“19 Vedomie, že zdieľame toto
bohatstvo, je spoločným základom
ekumenizmu. Vedie nás k tomu, aby
sme o ostatných kresťanských
denomináciách zmýšľali zvlášť
pozitívne a podnecuje vzájomný
vzťah vyznačujúci sa radostným
vedomím, že jedni i druhí – všetci –
sme kresťania. Preto „je potrebné,
aby katolíci s radosťou uznávali a
vážili si ozajstné kresťanské hodnoty,
prameniace v spoločnom dedičstve,
ktoré sa nachádzajú u našich
oddelených bratov“.20

To je veľmi dôležité, pretože to
napomáha k tomu, aby sme si týchto
našich bratov, ktorí nie sú katolíkmi,



vážili a mali ich zvláštnym spôsobom
radi. Spôsob prežívania kresťanskej
lásky voči nim má skutočne zvláštne
rysy, pretože vychádza zo spoločnej
viery v Ježiša Krista.

Iná je situácia nekresťanov a tých,
ktorí nevyznávajú kresťanské
náboženstvo. Cirkev si želá a hľadá
pre nekresťanov iný druh dialógu,
tzv. medzináboženský dialóg, ktorý sa
líši od ekumenizmu, pretože jeho
východiskový bod je úplne odlišný.
Osobitné miesto tu, ako je dobre
známe, zaujíma vzťah kresťanov k
Židom, našim starším bratom, ako ich
nazval Ján Pavol II.,21 s ktorými je
Boží ľud Nového zákona duchovne
spojený.

Ekumenizmus a konverzia: vzťah a
rôznosť

Ako učí Druhý vatikánsky koncil,
„pod ekumenickým hnutím sa
rozumejú aktivity a podujatia, ktoré
vznikajú podľa rozličných potrieb



Cirkvi a rôznych okolností našich
čias a zameriavajú sa na jednotu
kresťanov“.22 Ekumenické hnutie sa
skôr ako k jednotlivcom obracia k
cirkevným spoločnostiam a má
špecificky korporatívny rozmer:
pracovať na tom, aby rôzne cirkvi a
kresťanské spoločnosti dospeli k
plnému spoločenstvu v rámci
viditeľnej jednoty. Východiskovým
bodom je spoločná identita, ako už
bolo spomenuté. Každé vyznanie si
má byť zároveň vedomé svojich
vlastných rysov, lebo iba na základe
poznania vlastnej identity je možné
viesť dialóg.

Aj keď sa ekumenická snaha
vyjadruje najrôznejšími
inštitucionálnymi aktivitami
prebiehajúcimi medzi rôznymi
kresťanskými vyznaniami,
neobmedzuje sa len na ne, lebo je
osobnou starosťou všetkých
kresťanov. Nie je úlohou len pre
odborníkov, ani oblasťou vzdialenou



každodennému životu. Ide o
„imperatív kresťanského svedomia,
osvieteného vierou a vedeného
láskou“.23 Ekumenizmus je
jednoducho jedným z rozmerov
kresťanského života. Ako napríklad
zdôraznil Druhý vatikánsky koncil,
všetci by sme sa mali snažiť „o
odstránenie slov, postojov a skutkov,
ktoré podľa spravodlivosti a pravdy
nezodpovedajú situácii oddelených
bratov, a preto hatia vzájomné
vzťahy s nimi“.24

Prvé slovo dialógu medzi
pokrstenými má smerovať
predovšetkým k posilňovaniu toho,
čo všetkým ukladá sviatosť
znovuzrodenia: byť dobrými
kresťanmi, a to do dôsledkov. Inými
slovami, stretnutie (uvedomelého)
katolíka s pravoslávnym veriacim, s
anglikánom alebo protestantom má
viesť v prvom rade k tomu, aby sa
každý z nich snažil o plnohodnotný
kresťanský život, poprípade začal



praktizovať svoju vieru, pokiaľ tak
nerobil. Treba prihliadať
predovšetkým na toto spoločné
bohatstvo krstnej výzvy žiť nový život
v Kristovi. Všetci veriaci kresťania sú
volaní k svätosti.25 „Všetci veriaci
nech pamätajú, že tým lepšie budú
napomáhať, ba dokonca
uskutočňovať jednotu kresťanov, čím
bezúhonnejšie sa usilujú žiť podľa
evanjelia. Lebo čím užšie budú
spojení s Otcom, Slovom a Duchom
Svätým, tým dôvernejšie a ľahšie
budú môcť prehlbovať vzájomné
bratské vzťahy.“26 Vo svetle tejto
úvahy je obzvlášť viditeľná
príťažlivosť posolstva, ktoré Boh
zveril svätému Josemaríovi, aby ho
šíril, a tiež to, aké široké možnosti
ekumenickej činnosti máme.
Zároveň „všetko, čo pôsobí Svätý
Duch svojou milosťou v srdciach
iných kresťanov, môže prispieť k
nášmu vlastnému rastu,“27 takže sa
budeme cítiť volaní k osobnej
konverzii. Každé pravé svedectvo



kresťanskej viery a lásky totiž
nabáda všetkých k väčšej
odovzdanosti.

V rámci vzťahu k ostatným
kresťanom je na mieste uvažovať o
ďalšej úlohe, ktorou je – slovami
dekrétu Unitatis redintegratio –
„príprava a návrat jednotlivcov,
túžiacich po plnom katolíckom
spoločenstve,“ 28 čiže starostlivosť o
kresťanov iného vyznania, ktorí sa
chcú stať katolíkmi. Tak, ako to robí
spomínaný dekrét, je potrebné
rozlišovať medzi ekumenickou
činnosťou a starostlivosťou o
jednotlivé prípady. Ekumenizmus sa
zameriava na plnú a viditeľnú
jednotu cirkví a cirkevných
spoločenstiev ako takých.
Starostlivosť, o ktorej hovoríme, sa
však týka konkrétnych osôb,
svedomia ľudí, ktorí sa slobodne
rozhodujú stať katolíkmi. Obe úlohy
sa zakladajú na túžbe spolupracovať
s Božou vôľou a nielenže v nich nie je



rozpor, ale vzájomne sa prelínajú.29

Spoločným predpokladom je vždy
pozornosť a úcta k ľuďom, k ich
zmýšľaniu a k bohatstvu, ktoré vďaka
svojej náboženskej dimenzii vlastnia.
30 Napríklad svedectvo života
katolíckeho kolegu v práci alebo
katolíckeho priateľa môže v druhom
kresťanovi pôsobením Božej milosti
prebudiť túžbu po naozajstnom
kresťanskom živote v kresťanskej
spoločnosti, ku ktorej patrí; Božia
milosť v ňom však tiež môže prebudiť
túžbu vstúpiť do katolíckej cirkvi.
Katolícky priateľ bude jeho
rozhodnutie sprevádzať modlitbou a
slovom a bude plne rešpektovať jeho
slobodu. Prejaví tak úprimné
priateľstvo, ku ktorému patrí
vzájomná dôvera a ktoré vychádza z
lásky, ktorú Boh vlial do našich sŕdc:
len On totiž môže zmeniť naše srdce.

Podobne možno povedať, že kresťan,
ktorý urobí takýto krok, v
skutočnosti neprechádza ani sa



nevracia z jednej cirkvi do druhej,
ale plne sa privteľuje k cirkvi, k
jedinej cirkvi, s ktorou bol spojený už
predtým, ale nie plne – ku Kristovej
cirkvi, jednej, svätej, katolíckej a
apoštolskej, ktorej z Petrovej stolice
predsedá Petrov nástupca. Takýto
kresťan sa plne stáva tým, čím už
neúplným spôsobom bol predtým. Tí,
ktorí prestúpili na katolíctvo, preto
niekedy neradi používajú slovo 
konverzia. Nie bezdôvodne je pre
nich ich konverzia vlastne proces
(počas života dôjde k mnohým
konverziám), ktorý začal krstom a
pôsobením milosti vyústil až k
rozhodnutiu urobiť krok k plnému
spoločenstvu, k domovu, k Rímu.
Druhý vatikánsky koncil preto veľmi
ohľaduplne nahradil výraz konverzia
– ktorý je prísnejšie vzaté vhodnejší
pre toho, kto prvýkrát prijíma
kresťanstvo – výrazom plné
privtelenie. Toto rozhodnutie je určite
dôvodom na veľkú radosť pre deti
katolíckej cirkvi, ktoré sa snažia o to,



aby všetci ľudia dosiahli plné
spoločenstvo s Bohom a ostatnými
ľuďmi v jednej univerzálnej cirkvi.

Nadviazanie skutočného dialógu

Ľudia sú spoločenské tvory, a preto
spolu potrebujú komunikovať a
vzájomne sa podporovať, aby mohli
prekonávať ťažkosti, radovať sa z
plodov svojich snáh a prispievať k
poznávaniu pravdy. Boh stvoril
človeka tak, že nemôže nezdieľať svoj
život s ostatnými a túži po tom, aby
mu ostatní rozumeli a rešpektovali
ho. Dialóg je teda uznaním ľudskosti
partnera dialógu a má prebiehať v
srdečnom, priateľskom a láskyplnom
duchu.

Otvorený a ohľaduplný postoj
katolíka v ekumenickom dialógu
vyžaduje jasné poznanie a
vyjadrenie viery:31 „Rovnosť, ktorá je
predpokladom dialógu, sa vzťahuje
na rovnakú osobnú dôstojnosť
partnerov, nie na náukový obsah.“32



Je preto dôležité, aby katolíci v rámci
svojich možností poznali dokumenty
Druhého vatikánskeho koncilu,
Katechizmus katolíckej cirkvi a iné
dôležité texty, ako je napríklad list 
Communionis notio, deklarácia 
Dominus Iesus a nedávne Responsa
ad quaestiones vydané Kongregáciou
pre náuku viery. Podmienkou pre
nadviazanie dialógu s inými
kresťanmi je, aby pochopili, že vďaka
nemu je človek schopný objaviť
pozitívne hodnoty viery, ktorých sa
mu dostalo v jeho kresťanskej
spoločnosti aj napriek jej
nedostatkom. To však od nás,
katolíkov, vyžaduje formáciu,
štúdium a hlbokú znalosť viery.

Čiže od štúdia k dialógu. Kresťania sa
vždy môžu jedni od druhých učiť a
vďaka tomu si viac vážiť to, čo
poznajú. Podnetom pre nich môžu
byť aj hlboké znalosti viery ostatných
kresťanov. Dôležité je napríklad
štúdium Písma, tak hlboko



zakorenené v živote mnohých
protestantov; krása ortodoxnej
liturgie; pre mnoho protestantov
zasa príťažlivá láska katolíkov k
svätej Eucharistii a jej hlavná úloha v
ich živote. Rovnako učenie sv.
Josemaríu o posväcovaní práce
vzbudzuje u mnohých kresťanov
veľký záujem a sympatie.
Znovuobjavenie zbiehavosti takýchto
aspektov bez toho, aby sa pritom
strácalo zo zreteľa, že jedine láska
umožňuje prekonanie rozdielov, má
zásadný význam. „Úloha kresťana:
utopiť zlo v hojnosti dobra. Nejde o
to, aby sme robili negatívne
kampane a boli proti všetkému.
Naopak: musíme žiť pozitívne, byť
plní optimizmu, mladosti, radosti a
pokoja; na všetkých hľadieť s
pochopením: na tých, čo nasledujú
Krista; aj na tých, čo ho opúšťajú
alebo ho nepoznajú. — Mať
pochopenie však neznamená
nečinnosť, ani ľahostajnosť, ale
aktivitu.“33



„Ešte skôr než budeme rozprávať,
treba počúvať hlas, ba ešte viac srdce
človeka; pochopiť ho, ako je to len
možné rešpektovať ho,“ povedal
pápež Pavol VI.34 Nikto sa nemôže
cítiť rešpektovaný a naklonený k
dialógu, pokiaľ u partnera dialógu
nevidí úprimnú snahu spoznať a
chápať: Nič nesmie byť vzdialenejšie
postojom kresťanského apoštola ako
márnivá arogancia alebo, ako sa dnes
hovorí, triumfalizmus. Naša náuka
nie je výsledkom našej snahy, dôvtipu
alebo vynaliezavosti, ale slovom
Božím, ktoré k nám prišlo: nie preto,
že by sme boli lepší ako ostatní alebo
preto, že by sme boli pripravenejší, ale
preto, že nás Pán chcel použiť ako svoj
nástroj (...). Sme dokonca presvedčení,
že táto božská pravda, ktorú v sebe
nosíme, nás presahuje; že naše slová
nemôžu dostatočne vyjadriť celé jej
bohatstvo; že je dokonca možné, že ju
plne nechápeme a že hráme rolu
človeka, ktorý odovzdáva posolstvo,
ktorému sám celkom nerozumie.35



Nevlastníme pravdu, nepatrí nám;
chceme byť spolupracovníkmi
pravdy: cooperatores simus
veritatis36; snažíme sa konať v
pravde a pre pravdu.

Kristovou láskou

Na to, aby ste mohli náležite plniť
úlohu, ktorá vám prislúcha v poslaní
cirkvi, je potrebné, aby ste nezabudli
na Kristov príklad. Kresťanský dialóg,
v ktorom nie je reprodukovaný život a
konanie Pána, nie je pravým
dialógom. Príklad Ježiša Krista nás
vedie k dialógu; jeho príklad nás učí,
ako hovoriť s ľuďmi.37 Podľa svätého
Josemaríu existujú dva základné rysy
dialógu: vernosť pravde a priateľstvo
s ľuďmi. Dialóg, ktorý prebieha medzi
dvoma ľuďmi, nemôže byť plodný,
pokiaľ medzi nimi nie je alebo sa
nevytvorí atmosféra skutočného
priateľstva, šľachetnosti a dôvery.38

Bez lásky k druhým nemôže
existovať pravý ekumenizmus, iba



taktiky, ktoré sú samy o sebe
neplodné: Pán nás povolal v čase, keď
sa veľa hovorí o pokoji, pričom pokoja
niet; ani v ľudských dušiach, ani v
inštitúciách, ani v spoločenskom
živote, ani medzi národmi. Neustále
sa hovorí o rovnosti, demokracii, a v
spoločnosti pribúdajú privilegované
vrstvy: uzavreté, nepreniknuteľné.
Povolal nás v čase, keď sa volá po
porozumení, pričom žiari jeho
nedostatok, dokonca aj medzi ľuďmi,
ktorí konajú v dobrej viere a chcú
praktizovať skutky dobročinnosti —
no nezabúdajme, že láska k blížnemu
viac ako dávaní spočíva skôr v
porozumení.39 Pravý dialóg je len ten,
ktorý sa rodí z túžby po úprimnom
priateľstve, zo snahy pomáhať a
slúžiť druhým. „Prostredím dialógu
je priateľstvo. Ba ešte viac služba.“40

Katolíci majú pri ekumenickej
činnosti prejavovať starostlivosť o
bratov, modliť sa za nich, stýkať sa s
nimi a ako prví im vychádzať v



ústrety. Všetky ľudské činnosti majú
vychádzať z lásky. Slovami svätého
Pavla, nech sa všetko medzi vami deje
v láske – omnia vestra in caritate
fiant41: vo všetkom, čo robíte,
prejavujte lásku. Preto je okrem
vzájomného poznania potrebná aj
úcta a nefalšovaná náklonnosť, ktorá
vzniká hocikedy aj spontánne, ako
mohli 7. októbra 2002 na konci
audiencie udelenej Jánom Pavlom II.
účastníkom svätorečenia svätého
Josemaríu vidieť tí, ktorí tam
sprevádzali patriarchu rumunskej
ortodoxnej cirkvi. Táto ekumenická
udalosť mala silnú odozvu u ľudí v
Rumunsku a v mnohých ďalších
krajinách; niektorí poznali Opus Dei
len veľmi málo, iní sa už na jeho
apoštolských činnostiach podieľali,
ako s veľkou radosťou aj dávali
najavo rodiny ortodoxných
Libanončanov prítomných na obrade
svätorečenia.



Vďaka životu svätých môžeme vidieť,
ako Boh pôsobí v ľuďoch, ktorí patria
k iným cirkvám a cirkevným
spoločnostiam. „Je správne a
spasiteľné uznávať Kristove
bohatstvá a cnostné skutky v živote
iných, ktorí vydávajú svedectvo o
Kristovi, niekedy až po vyliatie krvi:
Boh je totiž vždy obdivuhodný a
nevyspytateľný vo svojich dielach.“42

Kto vydal svoj život pre Krista, stáva
sa miestom stretnutia: „Toto spoločné
svedectvo svätosti ako vernosť
jedinému Pánovi je dnes nanajvýš
blahodarný ekumenický potenciál.“43

„Ekumenizmus svätcov, mučeníkov
je tu azda najvýrečnejší. Communio
sanctorum, spoločenstvo svätých,
rozpráva silnejším hlasom ako
pôvodcovia rozdelenia.
Martyrológium prvých storočí
utvorilo základ uctievania svätých.
Vyhlásiac a uctievajúc svätosť svojich
synov a dcér Cirkev preukazovala
najvyššiu česť samotnému Bohu; v
mučeníkoch uctievala Krista, ktorý



bol pôvodcom ich mučeníctva a ich
svätosti. Postupne sa vyvinula prax
vyhlasovania za svätých a
blahoslavených, ktorá sa stále
zachováva v katolíckej Cirkvi a v
pravoslávnych cirkvách.“44

Podnecovať k spolupráci v službe
ľuďom

Vytvárať podmienky na to, aby mohli
vznikať spoločné aktivity kresťanov
rôznych vyznaní alebo aby iní
kresťania mohli spolupracovať na
aktivitách katolíckej cirkvi,
napomáha k vzájomnému poznaniu
a v miere, v akej sa táto spolupráca
uskutočňuje, nás tieto aktivity
približujú k plnému spoločenstvu
kresťanov.

Spolupráca v sociálnej oblasti je
jedným z konkrétnych návrhov
Druhého vatikánskeho koncilu na
ekumenickú činnosť, ktorej by sa
mali všetci veriaci prelatúry a všetci
členovia cirkvi venovať: „Spolupráca



všetkých kresťanov je živým
vyjadrením spojenia, ktoré už
jestvuje medzi nimi, a stavia do
jasnejšieho svetla tvár Krista
Služobníka. Táto spolupráca sa v
mnohých krajinách už nadviazala a
treba ju stále zdokonaľovať – najmä v
krajinách, ktoré sú dejiskom
spoločenského a technického rozvoja
–, či už pri správnom hodnotení
dôstojnosti ľudskej osoby, pri
napomáhaní dobrodení mieru, pri
uplatňovaní evanjelia v sociálnej
oblasti, pri povznášaní vied a umení
kresťanským duchom, ako aj pri
všestrannom liečení neduhov našich
čias, ako sú hlad, pohromy,
negramotnosť, bieda, nedostatok
bytov a nespravodlivé rozdelenie
dobier. Pri tejto spolupráci sa všetci
veriaci v Krista môžu naučiť, ako sa
lepšie vzájomne poznávať, ako si
vážiť jeden druhého a ako
pripravovať cestu jednote
kresťanov.“45



Zvlášť na mnohých miestach na
Západe, ale aj v iných častiach sveta
„bude prítomnosť kresťanov,“
povedal nedávno Benedikt XVI.,
„účinná a osvetľujúca iba vtedy, ak
budeme mať odvahu kráčať
rozhodne cestou zmierenia a jednoty
(…). Všetci máme nejakú konkrétnu
zodpovednosť (…); je jednoduchšie
stretnutie medzi národmi; je viac
možností prehlbovať poznanie a
obojstrannú úctu spolu s
obohacujúcou výmenou darov;
uvedomujeme si potrebu čeliť
spoločne veľkým výzvam dnešnej
doby, počnúc modernosťou a
sekularizáciou. Skúsenosť nám
ukazuje, že úprimný a bratský dialóg
plodí dôveru, zaháňa obavy a
predsudky, prekonáva ťažkosti a
otvára cestu pokojnému a
konštruktívnemu stretnutiu.“46

***



Mnohokrát som vám slovami
(apoštola) Pavla napísal: veritatem
facientes in caritate (Ef 4,15), konajme
v pravde a láske: to je spôsob, akým sa
má viesť dialóg a odovzdávať náuka.47

Ekumenické stretnutie v sekulárnom
svete má slúžiť na to, aby sme sa
všetci snažili kráčať v pravde a láske
a boli lepšími učeníkmi Ježiša Krista,
pretože všetci sme – od krstu –
Pánom povolaní k osobnej svätosti.
Tak znie dôležité posolstvo svätého
Josemaríu, potvrdené Druhým
vatikánskym koncilom.

Cirkev dnes potrebuje tento praktický
ekumenizmus, ktorý vychádza aj z
ducha Diela: ekumenizmus
uprostred všetkých ľudských
činností. Je to, ako by sme vytvárali
všade okolo seba bohatú sieť
kresťanských priateľov, Kristových
učeníkov, Božích priateľov, aby sa
celý svet obrátil. Je to sieť onoho Duc



in altum!, sieť apoštolátu ad fidom, o
ktorom hovoril svätý Josemaría; sieť,
ktorá zachytí piscium multitudienm
copiosam: mužov a ženy, ktorí žijú v
pohanstve alebo novopohanstve. A
zatiaľ, čo rybári, spojení ľudským a
kresťanským priateľstvom, plnia
Kristovo prikázanie, láska Boha Otca
im udelí plné spoločenstvo, za ktoré
sa modlil – a v nebi ďalej modlí – jeho
Syn: ut unum sint. Opakujme teda s
Ježišom: ut mundus credat: nech sa
siete naplnia až po okraj.

To všetko je možné pod jednou
podmienkou: že sa nikdy
neprestaneme rozprávať s naším
živým a milujúcim Bohom, s Duchom
Svätým, s Kristom, naším Pánom a s
Máriou, Kráľovnou neba a Matkou
cirkvi. V rozhovore s nimi dostaneme
každý deň svetlo náuky, túžbu po
apoštoláte, smäd po dušiach a všetko
objímajúcu nežnú lásku.48

Pedro Rodríguez



1 Ján Pavol II., enc. Ut unum sint,
25-5-1995, č. 20.

2 Benedikt XVI., Príhovor k
prípravnej komisii 3. Európskeho
ekumenického zjazdu, 26-1-2006.

3 Jn 17,21.

4 Porov. Druhý vat. koncil, dogm.
konšt. Lumen gentium, č. 8;
Kongregácia pre náuku viery,
Responsa ad quaestiones, 29–6–2007,
quaest. 2.

5 Jn 17,20.

6 Jn 17,22–23.

7 Benedikt XVI., Príhovor na
ekumenickom stretnutí v rámci 20.
Svetového dňa mládeže, 19-8-2005.

8 Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 647.



9 Ján Pavol II., enc. Ut unum sint,
25-5-1995, č. 23.

10 Jn 17,21.

11 Kongregácia pre náuku viery,
dekl. Dominus Iesus, 6-8-2000, č. 17.

12 Porov. Druhý vat. koncil, dekrét
Unitatis redintegratio, č. 3.

13 Ján Pavol II., enc. Ut unum sint,
25-5-1995, č. 2.

14 Porov. Druhý vat. koncil, dekrét
Unitatis redintegratio, č. 3.

15 Tamtiež.

16 Ján Pavol II., enc. Ut unum sint,
25-5-1995, č. 12.

17 Tamtiež.

18 Druhý vat. koncil, dekrét Unitatis
redintegratio, č. 3.



19 Benedikt XVI., Príhovor na
ekumenickom stretnutí v rámci 20.
Svetového dňa mládeže 19-8-2005.

20 Druhý vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 4.

21 Porov. Ján Pavol II., príhovor v
Rímskej synagóze, 13-4-1986.

22 Druhý vat. koncil, dekrét Unitatis
redintegratio, č. 4.

23 Ján Pavol II., enc. Ut unum sint,
25-5-1995, č. 8.

24 Druhý vat. koncil, dekrét Unitatis
redintegratio, č. 4.

25 Porov. Druhý vat. koncil, dogm.
konšt. Lumen gentium, č. 40.

26 Druhý vat. koncil, dekrét Unitatis
redintegratio, č. 7.

27 Tamtiež, č. 4, a Ján Pavol II., enc. 
Ut unum sint, 25–5–1995, č. 48.



28 Druhý vat. koncil, dekrét Unitatis
redintegratio, č. 4.

29 Porov. tamtiež., Kongregácia pre
náuku viery, doktr. nóta o niektorých
aspektoch evanjelizácie, 3–12–2007,
č. 12 (IV Niektoré implikácie
ekumenizmu).

30 Porov. Ján Pavol II., enc. 
Redemptoris missio, 7–12–1990, č. 55.

31 Porov. Druhý vat. koncil, dekrét 
Unitatis redintegratio, č. 9–11.

32 Kongregácia pre náuku viery,
deklarácia Dominus Iesus, 6–8–2000,
č. 22.

33 Svätý Josemaría, Brázda, č. 864.

34 Pavol VI., enc. Ecclesiam suam, 6–
8–1964.

35 Sv. Josemaría, List 24–X–1965, č.
25, in: ABC, Madrid, 17–5–1992, s. 63.

36 3 Jn 1,8.



37 Sv. Josemaría, List 24–X–1965, č.
15, in: ABC, Madrid, 17–5–1992, s. 62.

38 Tamtiež., č. 20, in: ABC, Madrid,
17–5–1992, s. 63.

39 Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 123.

40 Pavol VI., enc. Ecclesiam suam, 6–
8–1964, č. 89.

41 1 Kor 16,14.

42 Druhý vat. koncil, dekrét Unitatis
redintegratio, č. 4.

43 Ján Pavol II., enc. Ut unum sint,
25–5–1995, č. 48.

44 Ján Pavol II., apošt. list Tertio
millennio adveniente, 10–11–1994, č.
37.

45 Druhý vat. koncil, dekrét Unitatis
redintegratio, č. 12.

46 Benedikt XVI., Príhovor k
Prípravnej komisii III.



Celoeurópskeho ekumenického
stretnutia, 26-1-2006.

47 Svätý Josemaría, List 24–X–1965, č.
75, in: „Studi Cattolici“, Milano, VII/
VIII – 1985, s. 410.

48 Tamtiež. č. 76, in: „Studi Cattolici“,
Milano, VII/VIII – 1985, s. 410.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/ekumenizmus/ (25.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/ekumenizmus/
https://opusdei.org/sk-sk/article/ekumenizmus/

	Ekumenizmus

