opusdei.org

Dovod nasej nadeje

Jednou z najvyznamnejsich
uloh, ktord nam dava nasa
doba je, ako dokazeme
prezentovat Krista tym, ktori ho
povazuju za uz za prekonanu
ideu. Prave tuto tému rozvija
clanok profesora Lluisa
Clavellu, profesora
Pontifikalnej univerzity
Svatého kriZza v Rime.

06.10.2008

Pocas svojho vynimoc¢ného
pontifikatu vyzval Jan Pavol II.
vSetkych krestanov k evanjelizacii



tych Kkrajin a prostredi, ktoré
nasledkom dlhodobej sekularizacie
uZ nepoznaju Krista.

Mnohi o nom skoro ni¢ nepoculi, ale
napriek tomu prechovavaju akusi
nespokojnost, prave na zaklade
vSeobecne rozsirenych nazorov. Ini
mozno poculi alebo ¢itali viac, ale v
skutoc¢nosti ho poznaju iba povrchne,
maju o nom skreslenu predstavu.

Jednou z najvyznamnejSich uloh,
ktoru nam dava nasa doba je, ako
dokazeme prezentovat Krista tym,
ktori ho povaZzuju uz za prekonanu
ideu.

Benedikt XVI. chce toto poslanie
prevziat s plnou zodpovednostou:
jeho kazne, prednasky a spisy
poukazuju na to, Ze nam chce
pomoct priblizit sa k skutonému
Kristovi a prehibit si svoje priatelstvo
s nim.



Mnoho veriacich, ale i neveriacich,
na tuto snahu pozitivne reaguje.
Ddékazom toho je rastuca pozornost
tomu, Co papez hovori a taktieZ
znatelny narast poctu osob, ktoré si
ho prichadzaju vypocut na namestie
sv. Petra. Rovnako i nekonec¢né rady
modliacich sa pred hrobkou Jana
Pavla II. ndm hovoria o kladnom
postoji k vyzve za novu evanjelizaciu
a o nevykorenitelnej tazbe Iudského
srdca po Bohu.

UmozZnit stretnutie sa s Kristom

Na Turice sa zjavili akoby ohnivé
jazyky a Duch pravdy zostupil na
Mariu a aposStolov. Apostoli potom
prehovorili k tisickam putnikov, ktori
sa ziSli v Jeruzaleme a vSetci im
rozumeli vo svojom rodnom jazyku.

Rovnako ako predtym, i teraz nds
UtesSitel vola, aby sme prispdsobili
svoj slovnik a jazyk prostrediu a
ludom, s ktorymi sme v styku. Stav
kultury, politiky a komunikacnych



prostriedkov vyzaduje, aby sme
hladali nové adekvatne rieSenia pre
jednotlivé spoloCenské prostredia a
aby sme prichadzali s ndpadmi, ktoré
dokazu pritiahnut a ktoré pozitivne
rieSia aktualne problémy.

Ide o to, aby nase myslienky mali
pevny zaklad a aby boli
zrozumitelné, podavané s kludom,
uctou a laskou, ako nam to odporuca
prvy list sviatého Petra: Uctievajte
svdto Krista, Pana vo svojich
srdciach, stale pripraveni obhdjit sa
pred kaZdym, kto vds vyzyva
zdovodnit nadej, ktora je vo vas.
Robte to vSak skromne a s bazriou.

V dnesnej dobe, tak ako v dobach
minulych, oslovime svojich
sucasnikov radostnym posolstvom
plnym ndadeje iba vtedy, ked
dokonalejSie spozndme krasu
Kristovej tvare a ked budeme jeho
najbliz§imi priatelmi. Bude to
posolstvo, ktoré uznava Pana ako



jediného, kto je schopny vo
vrchovatej miere naplnit bolestnu
prazdnotu, ktora ludi tak casto
suzuje.

Benedikt XVI. kladie doraz na
posilnenu ulohu rozumu a vyznam
stretu krestanstva — uz vo svojich
pociatkoch - s helénskou filozofickou
tradiciou. Prva papezova encyklika
Deus caritas est (Boh je laska)
vyjadruje jeho zamer zmierit rozum
a vieru uz v samom zaklade
krestanstva, v nadprirodzenej laske:
viera ako stretnutie sa so Zivym
Bohom ma svoju vlastnu povahu -
stretnutie, ktoré nam otvara nové
horizonty, ktoré rozum daleko
presahuju. Ale je to taktiez oCistna
sila pre nas rozum. Z BoZieho
hladiska ho od jeho zaslepenosti
oslobodzuje a tym mu pomaha byt
viac sdm sebou. UmozZnuje rozumu
konat lepSie svoju pracu a vidiet
lepsie to, ¢o je mu vlastné.“



Viera sa predstavuje ako priatelka
rozumu, ako nadprirodzené
osvietenie, ako mocné svetlo, ktoré
prenika do nasho chapania veci.
Benedikt XVI. ale taktieZ poZaduje,
aby rozum fungoval ako kriticka
inStancia samotného nabozenstva.

Rozum otvoreny nadprirodzenu a
hladaniu pravdy je z krestanského
hladiska zakladom pre dialdg s
ostatnymi naboZenstvami. Dokonca
je to zakladna zaruka, aby
naboZenstvo nezdegenerovalo na
uroven povercivosti. MdZe sa preto
povedat, Ze rozum je jednym zo
zakladov teologického badania v
zmysle vyrokov cisdra Manuela II.
Palaiologosa ,neriadit sa rozumom je
v protiklade k prirodzenosti Boha“,
ktory papez citoval na prednaske v
Regensburgu.

Vo svetle krestanského zjavenia,
ktoré uci, Ze na pociatku bolo Slovo,
rozum rozSiruje svoju pésobnost:



neuzatvara sa do zmyslovych
skutoc¢nosti, ale jeho otvorenost
pravde odpovedd i na zakladné
otazky c¢loveka. Je schopny ocistit
formu, v ramci ktorej sa viera
preZiva. Viera a rozum ,su ako dve
kridla, ktorymi sa ludsky duch
pozdvihuje k poznaniu pravdy.“

Uloha univerzit - rozsirit horizont
rozumu

Vzdy ked krestan premysla o vztahu
rozumu a viery, musi pocitat s
roznorodostou vied. V sucasnej dobe
sa vedy rozliSuju podla Specializacie.
Okrem iného prave kvoli tomu doslo
v poslednom storoci k tak velkému
vedeckému pokroku.

Napriek tomu v mnohych pripadoch
je pravdepodobné, Ze charakter
prace vedeckého pracovnika vedie k
tomu, Ze si predklada otazky, ktoré
svojimi metodami poznania nikdy
nevyrieSi. Tento nedostatok ukazuje
na nutnost podporovat spolupracu



medzi odbornikmi rozli¢nych
odborov poznavania, aby sa usilie
zjednotilo, aby sa dospelo k novej
syntéze.

Hladanie novej harmonie medzi
vierou a rozumom je uloha, ktora je
vlastna univerzite. Univerzita by sa
mala premenit na ,,velké
laboratérium, v ktorom sa v
intenciach rozlicnych odborov
vypracovavaju stale noveé smery
vyvoja podnecované konfrontaciou
medzi vierou a rozumom. Nie je to
dobrodruzstvo, pre ktoré by sme sa
mali nadchnut? Ano je, pretoze ak sa
pohybuje Clovek takymto spdsobom,
objavi vnutornu jednotu, ktora
existuje medzi r6znymi odbormi
poznavania: teologiou, filozofiou,
medicinou, ekonémiou a dalSimi
odbormi v rdmci tych najviac
Specializovanych technologii.“

Na univerzite sa krystalizuje
univerzalnost ludského poznania a



vystupuje do popredia zavislost
medzi tym, ako Iudska osoba rastie a
nadprirodzenym planom Stvoritela:
vyskum, ako ktorakolvek ina cestna
praca, obohacuje nas pobyt na tomto
svete a zaroven je pre kazdu
generaciu zavazkom do buducnosti.

Aby sa toto velké dobrodruzstvo
kultarnej syntézy mohlo zrealizovat,
navrhuje Benedikt XVI. tuto cestu:
»cely systém modernej vedy musi
jednoducho prijat ucelnu Struktaru
hmoty a vztah medzi nasou
duchovnou podstatou a ucelnymi
Strukturami, ktoré v prirode posobia
ako nepopieratelny fakt. Fakt na
ktorom sa zakladaju vSetky metody
tohto systému. Napriek tomu otazka,
preco to je tak, musi byt predlozena
disciplinam, ktoré maju SirSiu
pdsobnost, napriklad filozofii a
teoldgii.“ Ti, ktori sa venuju
jednotlivym vedam, musia byt preto
otvoreni vySSiemu poznaniu, ktoré
bude schopné osvetlit partikularnu



roznorodost vysledkov. Az vtedy
bude moZné vSetky poznatky
zjednotit: svet nachadza svoj vyznam
podla toho, ako je schopny
zjednocovat ludskeé poznanie o
realite. Ale toto poznanie sa musi
rozSirovat az k nadprirodzenym
obzorom, ktoré davaju bytiu vyssi
zmysel ako tie predoslé.

Na druhej strane univerzalne
otvorenie sa rozumu ma vplyv na
teoldgov i filozofov, ktori sa nemozu
izolovat a zabudat na ostatné vedy.
Filozofia a najma metafyzika vyuziva
poznanie ostatnych odborov,
podrobuje kritike ich predpoklady a
pokusa sa ich vyjasnit a napravit. Je
to vedenie, ktoré odpoveda na
zakladné otazky, ale v Ziadnom
pripade ostatné vedy neznevazuje.

Otvorenie sa rozumu okrem toho
vyZaduje, aby filozofia a teoldgia
premyslali i o inych dimenziach
ludskej existencie, napriklad o



velkych nabozenskych
skusenostiach. ,,K tomuto velkému
logu, k tejto obrovskej Sirke rozumu
pozyvame nasich partnerov v ramci
dialogu kultur. Nachadzat aj stale
novych je velkou ulohou univerzity.“

Syntéza osobného Zivota - ovocie
jednoty Zivota

Vztahy medzi vierou a rozumom sa
neprejavuju iba v univerzitnom
prostredi. UCenie tak Jana Pavla II.
ako aj Benedikta XVI. nas povolava
vyjadrit harmoniu medzi vierou a
rozumom vo vSetkych oblastiach.

Odpovedat na toto volanie znamena
dbat o vlastnu formaciu a premyslat
0 tom, akym sp6sobom viera
osvetluje rozum v kaZzdodennom
Zivote. Znamena to, Ze musime
jednat tak, aby nas rozum bol
katolicky.

Slovami svatého Josemariu: ,,Pre
osvojenie katolickej, teda



univerzalnej mentality, uvadzam
niektoré jej charakteristiky: Sirka
horizontu a désledné prehlbovanie
sa v tom, Co je stale Zivé v uceni
katolickej viery, solidny a zdravy —
nie povrchny - zapal v snahe o
obnovu najpodstatnejSich zasad
tradi¢ného myslenia vo filozofii a v
interpretdcii dejin, starostliva
pozornost orientaciam sucasnej vedy
a sucasného myslenia, pozitivny a
otvoreny postoj k aktualnej zmene
socidlnych Struktur a foriem Zivota.“

PretoZe nie vSetci maju rovnaku
prileZitost, schopnosti, ba ani zaujem
o prehibenie kultirnej formacie,
uplatnenie predchadzajucej
mysSlienky je nevyhnutné prisposobit
okolnostiam kazdého Cloveka.
Zaroven vSak nabadaju nds vSetkych,
aby sme zvazovali prostriedky, ktoré
sa maju vynaloZit na lepsie
pochopenie problémov nasej doby a
taktieZ, aby tieto prostriedky boli ¢o
najucinnejsie.



Doéverné obozndmenie sa s
racionalnou strankou viery je
zakladnou castou teologickej
formacie kazdého krestana a taktieZ
dolezitou podmienkou pre dar
jazykov, o ktory svity Josemaria
prosil, aby bol dany kazdému
modernému apostolovi.

Kvalitné Citanie je v mnohych
ohladoch velkym prinosom:
obohacuje myslienky, prinasa
informacie, kultivuje jazyk, cibri
vnimanie a vnutorné hnutia. Citanie
moZe byt vhodnym prostriedkom na
rozSirenie vzdelania. Vyvazené
Citanie bezpochyby prispieva k
lepSiemu definovaniu novych
projektov a umozZiuje lepSie
posudzovat informacie, niekedy
kusé, ktoré su prijimané z
masovokomunikacnych
prostriedkov. Napriek tomu sa Casto
stava, Ze urcité sucasti Zivota alebo
myslenia robia Citatelom pristup k
Citaniu tazkym. Tak napriklad



narocnost prace zvadza mnohych k
pasivnemu odpocinku, napriklad k
sledovaniu televizie, alebo ¢itaniu
oddychovych romanov.

Ked si pomyslime na novu generaciu,
je uzitoCné si pripomenut, Ze kultura
jednotlivca i spoloCnosti zavisi
znacne na prostredi, v ktorom bol
Clovek vychovany. Pre rehabilitaciu
rozumu a pre jeho harmoniu s
vierou je preto nutné, aby vychova v
rodine alebo Skole pomahala uZ od
detstva vazit si krasy dobra,
¢nostného spravania sa a skutkov,
ktoré boli vykonané s vnutornou
integritou. Na rodicoch, profesoroch,
uciteloch a priateloch zavisi, ¢i si
mladi rychlo oblubia Citanie a stale
viac budu ucastni na bozskom logose,
ktorym je poznanie.

DalSou sucastou mozaiky
univerzalnej mentality je pozitivny
postoj a otvorenost rozlicnym
nazorovym prudom. Aby sa mohlo



ludom ukazat, Ze jedine Kristus
vyrieSi ich starosti, musime dat
najavo, Ze sme si vedomi problémov,
ktoré nam nds partner predklada, a
to 1 napriek tomu, Ze ich povazujeme
za chybné.

Autenticky katolicke a univerzalne
myslenie vie analyzovat a
pristupovat k nazorom nasho
bliZzneho s uctou, bez
zosmiesSnovania, s vaznostou a so
vSetkou otvorenostou, a to dokonca i
vtedy, kedy by tato pozicia bola v
protiklade k nase;j.

Rozvazna analyza protikladnych
argumentov napomaha pri kladeni
otazok, prispieva k prehibeniu
vlastnych nazorov a k seriéznemu
mysleniu: tymto spésobom uvazuje
Casto papeZ Benedikt XVI. Pokial by
sa vynechala tato faza, mohlo by to
viest posluchdacov k prijatiu ndzoru, i
keby sa s nim blizSie neoboznamili,
alebo by si mohli mysliet, moZno



odovodnene, Ze odpoved nie je
adekvatnou predkladanému
problému. Argument autority ma
obmedzenu platnost a vlastne je vo
vacsine pripadov nedostacujuci. Na
druhej strane pochopit myslenie
nasho partnera umoznuje vo vhodnu
chvilu a s opravnenymi namietkami
poukazat na obmedzené hranice
danych idei, i pokial by bolo velmi
vSeobecné.

Bez opravdivého, neziStného zaujmu
o0 blizneho, teda bez 1asky, nikdy
uplne nepochopime, kym tento
blizny v skutocnosti je. Iba laska
rozumie konkrétnemu.

Harmonia medzi rozumom a
vierou vo verejnom Zivote

PouZivanie rozumu v jeho
argumentacnej a rétorickej funkcii
nam pomaha zbavit sa strachu, ked
mame o Bohu hovoritv
profesionalnom prostredi alebo na
verejnosti, a ked mame apoStolsky



pracovat i mimo sukromného a
rodinného prostredia a mimo
prostredia nasich priatelov.

Na niektorych miestach sa dnes
vyzaduje, aby zdkladom politického
dialogu bol akysi relativizmus, ktory
ignoruje akékolvek nadprirodzené
ponatie ¢loveka. Casto je spajany s
toleranciou, ako keby chcel povedat,
Ze viera v Boha zneschopnuje
pochopit problémy a potreby ludi,
ktori vieru nemaju. Alebo sa dokonca
tvrdi, Ze veriaci sa snazia pri dialogu
nevedomky vnucovat nazory, ktoré
su Cisto subjektivne.

Napriek tomu relativizmus nie je
podmienkou pokroku a ani
vysledkom akejsi zvlastnej ucty k
slobode. Staci sa pozriet do historie,
aby sme si uvedomili, aky
rozhodujuci podiel malo krestanstvo
pri objavovani Iudskej déstojnosti a
dovery v rozum a v hodnotu
slobodného spoluzitia Iudi.



Viera nestratila nic zo svojej
Zivotaschopnosti: pred tazkostami
prostredia, ktoré naboZenstvo
odsuva do sukromnej sféry, sa preto
krestan nesmie nechat odradit
malomyselnostou, alebo
pokusSeniami zatajit vieru. Bol by to
prejav vlaznosti, pohodlnosti a
nakoniec i toho, Ze nepochopil
hlboky vztah rozumu a viery.

Politicky dialog si vyZaduje, aby sa
spojilo usilie o budovanie spolo¢ného
dobra. VyZaduje to od kazdého, aby
bol iniciativny, aby prichadzal s
navrhmi a rieSeniami problémov. V
tomto zmysle prichadza socidlna
nauka Cirkvi s ,humanizmom, ktory
je integralny a solidarny a ktory je
schopny vytvorit spoloCensky
poriadok zaloZeny na déstojnosti a
slobode Cloveka.“ Zostat ticho v
sucasnom obdobi vSadepritomného
relativizmu by znamenalo odmietnut
krestansku koncepciu ¢loveka a
najviac rezignovat na svoj vlastny



Zivot tym, Ze by sme ostatnych
pripravili o ich prispevok k
spolo¢nému dobru.

V kaZdom pripade sa Cirkev nesnaZzi
vnucovat vieru tym, ktori ju nemaju.
Avsak pravdu o jej pohlade na
Cloveka moOzu CiastoCne uznat i
neveriaci. Preto Cirkev do
obcianskeho a politického Zivota
prinasa raciondlne argumenty: ,Je
potrebné pamatat na to, Ze ked
Cirkev alebo nabozZenské spolocnosti
zasahuju do verejnej debaty a
vyjadruju svoje vyhrady, alebo
poukazuju na urcité principy,
neznamena to netoleranciu alebo
akési zasahovanie, pretoZe tieto
vystupenia maju za ucel iba osvietit
svedomie, aby ono jednalo slobodne
a zodpovedne v sulade so
skutonymi poZiadavkami
spravodlivosti.”

Vo vacsine pripadov to vSak nie su
oficialne inStitucie cirkvi, ktoré



zasahuju do verejnej debaty. Tato
rola je patri veriacim laikom, ktori
rozhoduju na teoretickej, alebo
praktickej urovni. Napriklad v
oblasti filozofickych, ekonomickych,
alebo politickych vied, v suc¢asnych
umeleckych a kulturnych
nazorovych prudoch, v prostredi ich
profesionalneho a spoloc¢enského
Zivota. Kazdy by sa mal rozhodovat v
sulade so svojim svedomim, ktoré je
v sulade s jeho osobnym
presvedcenim a postojom ako
Cloveka.

Kazdy ¢lovek musi zodpovedne a v
BoZej pritomnosti uvazit, akym
sposobom moze spolupracovat na
presadzovani spoloCenského
poriadku, ktory by bol
najspravodlivejsi a viac sa
zasadzoval o ludsku dostojnost.

Napriek tomu, Ze politici maju blizsie
k budovaniu spolo¢ného dobra, nie je
to iba ich uloha. VSetci krestania su



povolani ku spolupraci na rozvoji
spoloc¢nosti, kazdy podla svojich
podmienok. Jedni davaju priklad v
spravodlivosti vo svojich
profesiondlnych vztahoch, dalsi sa
angazuju v oblasti kultury a
solidarity, alebo v
masovokomunikacnych
prostriedkoch. Ini maju moznost
vystupovat v profesionalnych
organizaciach, alebo na
konferenciach...

MoZnosti je vela a je na kazdom, aby
ich v danej chvili posudil. A tak i na
poli ndzorovom, kde neexistuju
Ziadne univerzalne pravidla, bude
Casto vhodné ukazat — primeranym
sposobom a s ohladom na tych, ku
ktorym sa obraciame - Ze bez JeziSa
Krista nebudeme mat ten spravny
pohlad, ktory ndm pomaoZze pochopit
pravy vyznam mnohych situacii.

V tejto novej evanjelizacii
rozmnoZuje krestan dary, ktoré mu



Boh dal pri krste. Uvedomuje si, Ze sa
zucastnuje na skutoCnom prorockom
a knazskom poslani JeziSa Krista a
veri, Ze mu Kristus bude v jeho praci
pomahat.

Veriaci, ktori boli poslani na vinicu
tym, kto ich najlepSie pozna,
pocuvaju s novou silou slova Jana
Pavla II: ,Nebojte sa! Otvorte
dokoran brany Kristovi! Otvorte jeho
spasonosnej moci hranice Statov,
hospodarske i politické systémy,
oblasti kultury, civilizacie a rozvoja.
Neboijte sa! Kristus vie, Co je v
Cloveku. On jediny to vie.“

Lluis Clavell

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje/
(29.01.2026)


https://opusdei.org/sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje/
https://opusdei.org/sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje/

	Dôvod našej nádeje

