
opusdei.org

Dôvod našej nádeje

Jednou z najvýznamnejších
úloh, ktorú nám dáva naša
doba je, ako dokážeme
prezentovať Krista tým, ktorí ho
považujú za už za prekonanú
ideu. Práve túto tému rozvíja
článok profesora Lluisa
Clavellu, profesora
Pontifikálnej univerzity
Svätého kríža v Ríme.

06.10.2008

Počas svojho výnimočného
pontifikátu vyzval Ján Pavol II.
všetkých kresťanov k evanjelizácii



tých krajín a prostredí, ktoré
následkom dlhodobej sekularizácie
už nepoznajú Krista.

Mnohí o ňom skoro nič nepočuli, ale
napriek tomu prechovávajú akúsi
nespokojnosť, práve na základe
všeobecne rozšírených názorov. Iní
možno počuli alebo čítali viac, ale v
skutočnosti ho poznajú iba povrchne,
majú o ňom skreslenú predstavu.

Jednou z najvýznamnejších úloh,
ktorú nám dáva naša doba je, ako
dokážeme prezentovať Krista tým,
ktorí ho považujú už za prekonanú
ideu.

Benedikt XVI. chce toto poslanie
prevziať s plnou zodpovednosťou:
jeho kázne, prednášky a spisy
poukazujú na to, že nám chce
pomôcť priblížiť sa k skutočnému
Kristovi a prehĺbiť si svoje priateľstvo
s ním.



Mnoho veriacich, ale i neveriacich,
na túto snahu pozitívne reaguje.
Dôkazom toho je rastúca pozornosť
tomu, čo pápež hovorí a taktiež
znateľný nárast počtu osôb, ktoré si
ho prichádzajú vypočuť na námestie
sv. Petra. Rovnako i nekonečné rady
modliacich sa pred hrobkou Jána
Pavla II. nám hovoria o kladnom
postoji k výzve za novú evanjelizáciu
a o nevykoreniteľnej túžbe ľudského
srdca po Bohu.

Umožniť stretnutie sa s Kristom

Na Turíce sa zjavili akoby ohnivé
jazyky a Duch pravdy zostúpil na
Máriu a apoštolov. Apoštoli potom
prehovorili k tisíckam pútnikov, ktorí
sa zišli v Jeruzaleme a všetci im
rozumeli vo svojom rodnom jazyku. 

Rovnako ako predtým, i teraz nás
Utešiteľ volá, aby sme prispôsobili
svoj slovník a jazyk prostrediu a
ľuďom, s ktorými sme v styku. Stav
kultúry, politiky a komunikačných



prostriedkov vyžaduje, aby sme
hľadali nové adekvátne riešenia pre
jednotlivé spoločenské prostredia a
aby sme prichádzali s nápadmi, ktoré
dokážu pritiahnuť a ktoré pozitívne
riešia aktuálne problémy.

Ide o to, aby naše myšlienky mali
pevný základ a aby boli
zrozumiteľné, podávané s kľudom,
úctou a láskou, ako nám to odporúča
prvý list svätého Petra: Uctievajte
sväto Krista, Pána vo svojich
srdciach, stále pripravení obhájiť sa
pred každým, kto vás vyzýva
zdôvodniť nádej, ktorá je vo vás.
Robte to však skromne a s bázňou.

V dnešnej dobe, tak ako v dobách
minulých, oslovíme svojich
súčasníkov radostným posolstvom
plným nádeje iba vtedy, keď
dokonalejšie spoznáme krásu
Kristovej tváre a keď budeme jeho
najbližšími priateľmi. Bude to
posolstvo, ktoré uznáva Pána ako



jediného, kto je schopný vo
vrchovatej miere naplniť bolestnú
prázdnotu, ktorá ľudí tak často
sužuje.

Benedikt XVI. kladie dôraz na
posilnenú úlohu rozumu a význam
stretu kresťanstva – už vo svojich
počiatkoch – s helénskou filozofickou
tradíciou. Prvá pápežova encyklika 
Deus caritas est (Boh je láska)
vyjadruje jeho zámer zmieriť rozum
a vieru už v samom základe
kresťanstva, v nadprirodzenej láske:
viera ako stretnutie sa so živým
Bohom má svoju vlastnú povahu –
stretnutie, ktoré nám otvára nové
horizonty, ktoré rozum ďaleko
presahujú. Ale je to taktiež očistná
sila pre náš rozum. Z Božieho
hľadiska ho od jeho zaslepenosti
oslobodzuje a tým mu pomáha byť
viac sám sebou. Umožňuje rozumu
konať lepšie svoju prácu a vidieť
lepšie to, čo je mu vlastné.“



Viera sa predstavuje ako priateľka
rozumu, ako nadprirodzené
osvietenie, ako mocné svetlo, ktoré
preniká do nášho chápania vecí.
Benedikt XVI. ale taktiež požaduje,
aby rozum fungoval ako kritická
inštancia samotného náboženstva.

Rozum otvorený nadprirodzenu a
hľadaniu pravdy je z kresťanského
hľadiska základom pre dialóg s
ostatnými náboženstvami. Dokonca
je to základná záruka, aby
náboženstvo nezdegenerovalo na
úroveň poverčivosti. Môže sa preto
povedať, že rozum je jedným zo
základov teologického bádania v
zmysle výrokov cisára Manuela II.
Palaiologosa „neriadiť sa rozumom je
v protiklade k prirodzenosti Boha“,
ktorý pápež citoval na prednáške v
Regensburgu.

Vo svetle kresťanského zjavenia,
ktoré učí, že na počiatku bolo Slovo,
rozum rozširuje svoju pôsobnosť:



neuzatvára sa do zmyslových
skutočností, ale jeho otvorenosť
pravde odpovedá i na základné
otázky človeka. Je schopný očistiť
formu, v rámci ktorej sa viera
prežíva. Viera a rozum „sú ako dve
krídla, ktorými sa ľudský duch
pozdvihuje k poznaniu pravdy.“

Úloha univerzít - rozšíriť horizont
rozumu

Vždy keď kresťan premýšľa o vzťahu
rozumu a viery, musí počítať s
rôznorodosťou vied. V súčasnej dobe
sa vedy rozlišujú podľa špecializácie.
Okrem iného práve kvôli tomu došlo
v poslednom storočí k tak veľkému
vedeckému pokroku.

Napriek tomu v mnohých prípadoch
je pravdepodobné, že charakter
práce vedeckého pracovníka vedie k
tomu, že si predkladá otázky, ktoré
svojimi metódami poznania nikdy
nevyrieši. Tento nedostatok ukazuje
na nutnosť podporovať spoluprácu



medzi odborníkmi rozličných
odborov poznávania, aby sa úsilie
zjednotilo, aby sa dospelo k novej
syntéze.

Hľadanie novej harmónie medzi
vierou a rozumom je úloha, ktorá je
vlastná univerzite. Univerzita by sa
mala premeniť na „veľké
laboratórium, v ktorom sa v
intenciách rozličných odborov
vypracovávajú stále nové smery
vývoja podnecované konfrontáciou
medzi vierou a rozumom. Nie je to
dobrodružstvo, pre ktoré by sme sa
mali nadchnúť? Áno je, pretože ak sa
pohybuje človek takýmto spôsobom,
objaví vnútornú jednotu, ktorá
existuje medzi rôznymi odbormi
poznávania: teológiou, filozofiou,
medicínou, ekonómiou a ďalšími
odbormi v rámci tých najviac
špecializovaných technológií.“

Na univerzite sa kryštalizuje
univerzálnosť ľudského poznania a



vystupuje do popredia závislosť
medzi tým, ako ľudská osoba rastie a
nadprirodzeným plánom Stvoriteľa:
výskum, ako ktorákoľvek iná čestná
práca, obohacuje náš pobyt na tomto
svete a zároveň je pre každú
generáciu záväzkom do budúcnosti.

Aby sa toto veľké dobrodružstvo
kultúrnej syntézy mohlo zrealizovať,
navrhuje Benedikt XVI. túto cestu:
„celý systém modernej vedy musí
jednoducho prijať účelnú štruktúru
hmoty a vzťah medzi našou
duchovnou podstatou a účelnými
štruktúrami, ktoré v prírode pôsobia
ako nepopierateľný fakt. Fakt na
ktorom sa zakladajú všetky metódy
tohto systému. Napriek tomu otázka,
prečo to je tak, musí byť predložená
disciplínam, ktoré majú širšiu
pôsobnosť, napríklad filozofii a
teológii.“ Tí, ktorí sa venujú
jednotlivým vedám, musia byť preto
otvorení vyššiemu poznaniu, ktoré
bude schopné osvetliť partikulárnu



rôznorodosť výsledkov. Až vtedy
bude možné všetky poznatky
zjednotiť: svet nachádza svoj význam
podľa toho, ako je schopný
zjednocovať ľudské poznanie o
realite. Ale toto poznanie sa musí
rozširovať až k nadprirodzeným
obzorom, ktoré dávajú bytiu vyšší
zmysel ako tie predošlé.

Na druhej strane univerzálne
otvorenie sa rozumu má vplyv na
teológov i filozofov, ktorí sa nemôžu
izolovať a zabúdať na ostatné vedy.
Filozofia a najmä metafyzika využíva
poznanie ostatných odborov,
podrobuje kritike ich predpoklady a
pokúša sa ich vyjasniť a napraviť. Je
to vedenie, ktoré odpovedá na
základné otázky, ale v žiadnom
prípade ostatné vedy neznevažuje.

Otvorenie sa rozumu okrem toho
vyžaduje, aby filozofia a teológia
premýšľali i o iných dimenziách
ľudskej existencie, napríklad o



veľkých náboženských
skúsenostiach. „K tomuto veľkému
logu, k tejto obrovskej šírke rozumu
pozývame našich partnerov v rámci
dialógu kultúr. Nachádzať aj stále
nových je veľkou úlohou univerzity.“

Syntéza osobného života – ovocie
jednoty života

Vzťahy medzi vierou a rozumom sa
neprejavujú iba v univerzitnom
prostredí. Učenie tak Jána Pavla II.
ako aj Benedikta XVI. nás povoláva
vyjadriť harmóniu medzi vierou a
rozumom vo všetkých oblastiach.

Odpovedať na toto volanie znamená
dbať o vlastnú formáciu a premýšľať
o tom, akým spôsobom viera
osvetľuje rozum v každodennom
živote. Znamená to, že musíme
jednať tak, aby náš rozum bol
katolícky. 

Slovami svätého Josemaríu: „Pre
osvojenie katolíckej, teda



univerzálnej mentality, uvádzam
niektoré jej charakteristiky: šírka
horizontu a dôsledné prehlbovanie
sa v tom, čo je stále živé v učení
katolíckej viery, solídny a zdravý –
nie povrchný – zápal v snahe o
obnovu najpodstatnejších zásad
tradičného myslenia vo filozofii a v
interpretácii dejín, starostlivá
pozornosť orientáciám súčasnej vedy
a súčasného myslenia, pozitívny a
otvorený postoj k aktuálnej zmene
sociálnych štruktúr a foriem života.“

Pretože nie všetci majú rovnakú
príležitosť, schopnosti, ba ani záujem
o prehĺbenie kultúrnej formácie,
uplatnenie predchádzajúcej
myšlienky je nevyhnutné prispôsobiť
okolnostiam každého človeka.
Zároveň však nabádajú nás všetkých,
aby sme zvažovali prostriedky, ktoré
sa majú vynaložiť na lepšie
pochopenie problémov našej doby a
taktiež, aby tieto prostriedky boli čo
najúčinnejšie.



Dôverné oboznámenie sa s
racionálnou stránkou viery je
základnou časťou teologickej
formácie každého kresťana a taktiež
dôležitou podmienkou pre dar
jazykov, o ktorý svätý Josemaría
prosil, aby bol daný každému
modernému apoštolovi.

Kvalitné čítanie je v mnohých
ohľadoch veľkým prínosom:
obohacuje myšlienky, prináša
informácie, kultivuje jazyk, cibrí
vnímanie a vnútorné hnutia. Čítanie
môže byť vhodným prostriedkom na
rozšírenie vzdelania. Vyvážené
čítanie bezpochyby prispieva k
lepšiemu definovaniu nových
projektov a umožňuje lepšie
posudzovať informácie, niekedy
kusé, ktoré sú prijímané z
masovokomunikačných
prostriedkov. Napriek tomu sa často
stáva, že určité súčasti života alebo
myslenia robia čitateľom prístup k
čítaniu ťažkým. Tak napríklad



náročnosť práce zvádza mnohých k
pasívnemu odpočinku, napríklad k
sledovaniu televízie, alebo čítaniu
oddychových románov.

Keď si pomyslíme na novú generáciu,
je užitočné si pripomenúť, že kultúra
jednotlivca i spoločnosti závisí
značne na prostredí, v ktorom bol
človek vychovaný. Pre rehabilitáciu
rozumu a pre jeho harmóniu s
vierou je preto nutné, aby výchova v
rodine alebo škole pomáhala už od
detstva vážiť si krásy dobra,
čnostného správania sa a skutkov,
ktoré boli vykonané s vnútornou
integritou. Na rodičoch, profesoroch,
učiteľoch a priateľoch závisí, či si
mladí rýchlo obľúbia čítanie a stále
viac budú účastní na božskom logose,
ktorým je poznanie.

Ďalšou súčasťou mozaiky
univerzálnej mentality je pozitívny
postoj a otvorenosť rozličným
názorovým prúdom. Aby sa mohlo



ľuďom ukázať, že jedine Kristus
vyrieši ich starosti, musíme dať
najavo, že sme si vedomí problémov,
ktoré nám náš partner predkladá, a
to i napriek tomu, že ich považujeme
za chybné.

Autenticky katolícke a univerzálne
myslenie vie analyzovať a
pristupovať k názorom nášho
blížneho s úctou, bez
zosmiešňovania, s vážnosťou a so
všetkou otvorenosťou, a to dokonca i
vtedy, kedy by táto pozícia bola v
protiklade k našej.

Rozvážna analýza protikladných
argumentov napomáha pri kladení
otázok, prispieva k prehĺbeniu
vlastných názorov a k serióznemu
mysleniu: týmto spôsobom uvažuje
často pápež Benedikt XVI. Pokiaľ by
sa vynechala táto fáza, mohlo by to
viesť poslucháčov k prijatiu názoru, i
keby sa s ním bližšie neoboznámili,
alebo by si mohli myslieť, možno



odôvodnene, že odpoveď nie je
adekvátnou predkladanému
problému. Argument autority má
obmedzenú platnosť a vlastne je vo
väčšine prípadov nedostačujúci. Na
druhej strane pochopiť myslenie
nášho partnera umožňuje vo vhodnú
chvíľu a s oprávnenými námietkami
poukázať na obmedzené hranice
daných ideí, i pokiaľ by bolo veľmi
všeobecné.

Bez opravdivého, nezištného záujmu
o blížneho, teda bez lásky, nikdy
úplne nepochopíme, kým tento
blížny v skutočnosti je. Iba láska
rozumie konkrétnemu.

Harmónia medzi rozumom a
vierou vo verejnom živote

Používanie rozumu v jeho
argumentačnej a rétorickej funkcii
nám pomáha zbaviť sa strachu, keď
máme o Bohu hovoriť v
profesionálnom prostredí alebo na
verejnosti, a keď máme apoštolsky



pracovať i mimo súkromného a
rodinného prostredia a mimo
prostredia našich priateľov.

Na niektorých miestach sa dnes
vyžaduje, aby základom politického
dialógu bol akýsi relativizmus, ktorý
ignoruje akékoľvek nadprirodzené
poňatie človeka. Často je spájaný s
toleranciou, ako keby chcel povedať,
že viera v Boha zneschopňuje
pochopiť problémy a potreby ľudí,
ktorí vieru nemajú. Alebo sa dokonca
tvrdí, že veriaci sa snažia pri dialógu
nevedomky vnucovať názory, ktoré
sú čisto subjektívne.

Napriek tomu relativizmus nie je
podmienkou pokroku a ani
výsledkom akejsi zvláštnej úcty k
slobode. Stačí sa pozrieť do histórie,
aby sme si uvedomili, aký
rozhodujúci podiel malo kresťanstvo
pri objavovaní ľudskej dôstojnosti a
dôvery v rozum a v hodnotu
slobodného spolužitia ľudí. 



Viera nestratila nič zo svojej
životaschopnosti: pred ťažkosťami
prostredia, ktoré náboženstvo
odsúva do súkromnej sféry, sa preto
kresťan nesmie nechať odradiť
malomyseľnosťou, alebo
pokušeniami zatajiť vieru. Bol by to
prejav vlažnosti, pohodlnosti a
nakoniec i toho, že nepochopil
hlboký vzťah rozumu a viery.

Politický dialóg si vyžaduje, aby sa
spojilo úsilie o budovanie spoločného
dobra. Vyžaduje to od každého, aby
bol iniciatívny, aby prichádzal s
návrhmi a riešeniami problémov. V
tomto zmysle prichádza sociálna
náuka Cirkvi s „humanizmom, ktorý
je integrálny a solidárny a ktorý je
schopný vytvoriť spoločenský
poriadok založený na dôstojnosti a
slobode človeka.“ Zostať ticho v
súčasnom období všadeprítomného
relativizmu by znamenalo odmietnuť
kresťanskú koncepciu človeka a
najviac rezignovať na svoj vlastný



život tým, že by sme ostatných
pripravili o ich príspevok k
spoločnému dobru.

V každom prípade sa Cirkev nesnaží
vnucovať vieru tým, ktorí ju nemajú.
Avšak pravdu o jej pohľade na
človeka môžu čiastočne uznať i
neveriaci. Preto Cirkev do
občianskeho a politického života
prináša racionálne argumenty: „Je
potrebné pamätať na to, že keď
Cirkev alebo náboženské spoločnosti
zasahujú do verejnej debaty a
vyjadrujú svoje výhrady, alebo
poukazujú na určité princípy,
neznamená to netoleranciu alebo
akési zasahovanie, pretože tieto
vystúpenia majú za účel iba osvietiť
svedomie, aby ono jednalo slobodne
a zodpovedne v súlade so
skutočnými požiadavkami
spravodlivosti.“

Vo väčšine prípadov to však nie sú
oficiálne inštitúcie cirkvi, ktoré



zasahujú do verejnej debaty. Táto
rola je patrí veriacim laikom, ktorí
rozhodujú na teoretickej, alebo
praktickej úrovni. Napríklad v
oblasti filozofických, ekonomických,
alebo politických vied, v súčasných
umeleckých a kultúrnych
názorových prúdoch, v prostredí ich
profesionálneho a spoločenského
života. Každý by sa mal rozhodovať v
súlade so svojím svedomím, ktoré je
v súlade s jeho osobným
presvedčením a postojom ako
človeka.

Každý človek musí zodpovedne a v
Božej prítomnosti uvážiť, akým
spôsobom môže spolupracovať na
presadzovaní spoločenského
poriadku, ktorý by bol
najspravodlivejší a viac sa
zasadzoval o ľudskú dôstojnosť.

Napriek tomu, že politici majú bližšie
k budovaniu spoločného dobra, nie je
to iba ich úloha. Všetci kresťania sú



povolaní ku spolupráci na rozvoji
spoločnosti, každý podľa svojich
podmienok. Jedni dávajú príklad v
spravodlivosti vo svojich
profesionálnych vzťahoch, ďalší sa
angažujú v oblasti kultúry a
solidarity, alebo v
masovokomunikačných
prostriedkoch. Iní majú možnosť
vystupovať v profesionálnych
organizáciách, alebo na
konferenciách...

Možností je veľa a je na každom, aby
ich v danej chvíli posúdil. A tak i na
poli názorovom, kde neexistujú
žiadne univerzálne pravidlá, bude
často vhodné ukázať – primeraným
spôsobom a s ohľadom na tých, ku
ktorým sa obraciame – že bez Ježiša
Krista nebudeme mať ten správny
pohľad, ktorý nám pomôže pochopiť
pravý význam mnohých situácii.

V tejto novej evanjelizácii
rozmnožuje kresťan dary, ktoré mu



Boh dal pri krste. Uvedomuje si, že sa
zúčastňuje na skutočnom prorockom
a kňazskom poslaní Ježiša Krista a
verí, že mu Kristus bude v jeho práci
pomáhať.

Veriaci, ktorí boli poslaní na vinicu
tým, kto ich najlepšie pozná,
počúvajú s novou silou slová Jána
Pavla II: „Nebojte sa! Otvorte
dokorán brány Kristovi! Otvorte jeho
spásonosnej moci hranice štátov,
hospodárske i politické systémy,
oblasti kultúry, civilizácie a rozvoja.
Nebojte sa! Kristus vie, čo je v
človeku. On jediný to vie.“

Lluis Clavell

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje/
(29.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje/
https://opusdei.org/sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje/

	Dôvod našej nádeje

