
opusdei.org

Dôvod našej nádeje

Zvláštna výzva etapy dejín, v
ktorej žijeme, spočíva vo veľkej
miere v tom, ako sa nám podarí
odovzdať Kristovo posolstvo
ľuďom, ktorý Krista považujú za
prekonanú postavu. Článok
profesora Luisa Clavella
(profesor Pontifikálnej
univerzity Svätého kríža v
Ríme) túto myšlienku ďalej
rozvíja.

21.01.2019

V rámci svojho výnimočného
pontifikátu vyzval Ján Pavol II.



všetkých kresťanov k evanjelizácií
krajín a prostredia, ktoré v dôsledku
dlhodobého procesu sekularizácie už
Krista nepoznajú.

Mnohí o ňom sotva počuli, no
zároveň nie sú spokojní s všeobecne
rozširovanými názormi, ktoré
utvárajú verejnú mienku. Iní o jeho
osobe síce počuli alebo čítali, ale v
skutočnosti ho poznajú povrchne
alebo majú o ňom skreslenú
predstavu.

Zvláštna výzva etapy dejín, v ktorej
žijeme, spočíva vo veľkej miere v
tom, ako sa nám podarí odovzdať
Kristovo posolstvo ľuďom
považujúcim Krista za prekonanú
postavu.

Benedikt XVI. chce toto poslanie s
plnou zodpovednosťou prevziať: z
jeho homílií, prednášok a spisov je
vidieť, že nám chce pomôcť s
priblížením sa ku skutočnému
Kristovi a prehĺbiť s ním priateľstvo.



Mnoho veriacich i neveriacich na
tuto snahu odpovedá. Dôkazom toho
je rastúca pozornosť voči tomu, čo
pápež hovorí, a poznateľný nárast
počtu osôb, ktoré si ho prichádzajú
vypočuť na námestie sv. Petra. I
nekonečné rady modliacich sa ľudí
pred hrobkou Jána Pavla II. svedčí o
pozitívnom postoji k výzve na novú
evanjelizáciu a o nevykoreniteľnosti
túžby ľudského srdca po Bohu.

Umožniť stretnutie s Kristom

Na Turíce sa ukázali jazyky ako z
ohňa a Duch pravdy spočinul nad
Máriou a apoštolmi. Apoštoli
prehovorili cudzími jazykmi a tisíce
pútnikov, ktorí sa vtedy zišli v
Jeruzaleme, im porozumelo vo
svojom rodnom jazyku.

Rovnako ako predtým, i dnes nás
Utešiteľ povzbudzuje, aby sme
prispôsobili svoj slovník a jazyk
prostrediu a ľudom, s ktorými sme v
styku. Stav kultúry, politiky a



masovokomunikačných prostriedkov
vyžaduje, aby sme hľadali pre rôzne
spoločenské prostredia adekvátne
riešenia a prichádzali s nápadmi,
ktoré dokážu pritiahnuť, a obdobné
problémy pozitívne riešiť.

Ide o to, aby naše myšlienky mali
pevnú stavbu a boli zrozumiteľné,
podávané s pokojom, úctou a láskou,
ako odporúča prvý list svätého Petra:
Majte v srdci posvätnú úctu ku
Kristovi ako k Pánovi a buďte stále
pripravení obhájiť sa pred každým,
kto sa vás pýta na dôvody vašej
nádeje, ale samozrejme s jemnosťou
a skromnosťou.[1]

V dnešnej dobe, rovnako ako v
začiatkoch cirkvi, oslovíme svojich
súčasníkov radostným posolstvom
plným nádeje len tak, že dokonalejšie
poznáme krásu Kristovej tváre a
budeme jeho najbližšími priateľmi.
Bude to posolstvo, ktoré uznáva Pána
ako jediného, kto je schopný vo



vrchovatej miere naplniť bolestnú
prázdnotu, ktorá ľudí tak často
sužuje.

Benedikt XVI. kladie dôraz na
posilnenie úlohy rozumu a na
význam stretu kresťanstva - už vo
svojom počiatku - s helénskou
filozofickou tradíciou. Prvá encyklika
pápeža Deus caritas est (Boh je láska)
vyjadruje jeho zámer usmerniť
rozum a vieru už v samom základe
kresťanstva, v nadprirodzenej láske:
„viera má svoju vlastnú povahu ako
stretnutie sa so živým Bohom –
stretnutie, ktoré nám otvára nové
horizonty, ktoré rozum ďaleko
presahujú.

Ale je to tiež očistná sila pre samotný
rozum. Z Božieho hľadiska ho od jeho
zaslepenosti oslobodzuje a tým mu
pomáha byť lepšie sám sebou.
Umožňuje rozumu konať lepšie svoju
prácu a vidieť lepšie to, čo je mu
vlastné.“[2]



Viera sa prestavuje ako priateľka
rozumu, ako nadprirodzené
osvietenie, ako mocné svetlo, ktoré
preniká do nášho chápania vecí.
Benedikt XVI. ale tiež požaduje, aby
rozum fungoval ako kritická
inštancia samotného náboženstva.

Rozum otvorený nadprirodzenu a
hľadaniu pravdy je z kresťanského
hľadiska základom pre dialóg s
ostatnými náboženstvami. Dokonca
je to základná záruka, aby
náboženstvo nezdegenerovalo v
poverčivosť. Môže sa preto
skonštatovať, že rozum je jedným zo
základov teologického bádania v
zmysle výroku cisára Manuela II.
Palaiologosa „neriadiť sa rozumom je
v protiklade k prirodzenosti Boha“,
ktorý pápež citoval na prednáške[3].

Vo svetle kresťanského zjavenia,
ktoré učí, že na počiatku bolo
Slovo[4], rozum rozširuje svoju
pôsobnosť: neuzatvára sa do



zmyslových skutočností, ale jeho
otvorenosť pravde odpovedá i na
základné otázky človeka. Je schopný
očistiť formu, v rámci ktorej sa viera
prežíva.[5] Viera a rozum „sú ako
dve krídla, ktorými sa ľudský duch
pozdvihuje k nazeraniu pravdy“[6].

Rozšíriť horizonty rozumu, úloha
univerzít

Keď kresťan premýšľa o vzťahu
medzi rozumom a vierou, musí
počítať s rozdielnosťou vied. V
súčasnej dobe sa vedy rozdeľujú
podľa špecializácie. Okrem iného
práve kvôli tomu došlo v poslednom
storočí k veľkému vedeckému
pokroku.

Avšak v mnohých prípadoch je
pravdepodobné, že charakter práce
vedeckého pracovníka vedie k tomu,
že si predkladá otázky, ktoré svojimi
metódami poznávania nikdy
nevyrieši. Tento nedostatok
poukazuje na nevyhnutnosť



podporovať spoluprácu medzi
odborníkmi rôznych odborov
poznania, aby sa úsilie zjednotilo, a
dospelo sa k novej syntéze.

Hľadanie novej harmónie medzi
vierou a rozumom je úloha, ktorá je
vlastná predovšetkým univerzite.
Univerzita by sa mala premeniť na
„veľké laboratórium, v ktorom sa v
intenciách rôznych odborov
vypracovávajú neustále nové smery
vývoja podnecované konfrontáciou
medzi vierou a rozumom... Nie je to
dobrodružstvo, pre ktoré by sme sa
mali nadchnúť? Áno je, pretože keď
sa pohybuje človek v rámci tohoto
horizontu, objaví vnútornú jednotu,
ktorá existuje medzi rôznymi
odbormi poznania: teológie, filozofie,
lekárstva, ekonómie a ďalších
odborov vrátane tých najviac
špecializovaných technológií.“[7]

Na univerzite kryštalizuje
univerzálnosť ľudského poznania a



vystupuje do popredia závislosť
medzi tým, ako ľudská osoba rastie, a
nadprirodzeným plánom stvoriteľa:
výskum, ako ktorákoľvek iná čestná
práca, obohacuje náš pobyt na svete
a zároveň je pre každú generáciu
záväzkom do budúcnosti.

Aby sa toto veľké dobrodružstvo
kultúrnej syntézy mohlo realizovať,
navrhuje Benedikt XVI. túto cestu:
„celý systém modernej vedy musí
jednoducho prijať účelnú štruktúru
hmoty a vzťah medzi našou
duchovnou podstatou a účelovými
štruktúrami, ktoré v prírode pôsobia,
ako nepopierateľný fakt, na ktorom
sa zakladajú všetky metódy tohto
systému.

Avšak otázku, prečo existuje tento
fakt, musia prírodné vedy predložiť
disciplínam, ktoré majú širšiu
pôsobnosť, napr. filozofii a
teológii.“[8] Tí, ktorí sa venujú
jednotlivým vedám, musia byť preto



otvorení vyššiemu poznaniu, ktoré
bude schopné osvetliť partikulárnu
rôznorodosť výsledkov. Až potom
bude možné všetky poznatky
zjednotiť: svet nadobúda svoj
význam podľa toho, ako je schopný
zjednocovať ľudské poznanie o
realite. Ale toto poznanie sa musí
rozširovať až k nadprirodzeným
obzorom, ktoré tak dávajú bytiu ten
najvyšší zmysel.

Na druhej strane univerzálne
otvorenie sa rozumu má vplyv na
teológov i filozofov, ktorí sa nemôžu
izolovať a opomínať ostatné vedy.
Filozofia a zvlášť metafyzika využíva
poznanie ostatných odborov,
podrobuje kritike ich predpoklady a
pokúša sa ich vyjasniť a napraviť. Je
to poznanie, ktoré zodpovedá na
základní otázky, ale v žiadnom
prípade tieto vedy neznevažuje.[9]

Otvorenie sa rozumu okrem toho
vyžaduje, aby filozofia a teológia



premýšľali i o iných dimenziách
ľudskej existencie, napríklad o
veľkých náboženských
skúsenostiach. „K tomuto veľkému
logosu, k tejto obrovskej šírke
rozumu pozývame k dialógu kultúr
našich partnerov. Nachádzať ju stále
znovu je veľkou úlohou univerzít.[10]

Syntéza osobného života, ovocie
jednoty života

Vzťahy medzi vierou a rozumom sa
neprejavujú len v univerzitnom
prostredí: môžeme sa pozrieť na
učenie Jána Pavla II. a Benedikta XVI.
ako na volanie Prozreteľnosti lepšie
vyjadriť harmóniu medzi vierou a
rozumom.

Odpovedať na toto volanie znamená
dbať na vlastnú formáciu a
premýšľať o tom, akým spôsobom
viera osvetľuje rozum v
každodennom živote. Znamená to, že
musíme konať tak, aby náš rozum bol
katolícky.



Slovami svätého Josemaríu,
autentická a kresťanská mentalita
musí mať veľký rozhľad, horlivé
štúdium toho, čo je neustále živé v
katolíckej ortodoxii, priame a zdravé
úsilie - žiadna ľahkomyseľnosť -
obnovovať tradičné myšlienkové
prúdy vo filozofii a v interpretácii
histórie..., živý záujem o orientáciu
súčasnej vedy a myslenia, a pozitívny
a otvorený postoj k aktuálnym
premenám spoločenských štruktúr a
foriem života[11].

Pretože všetci nemajú rovnaké
príležitosti ani schopnosti, ani
záujem o prehĺbenie kultúrnej
formácie, realizujú sa
predchádzajúce myšlienky rôznym
spôsobom podľa okolností každého
človeka. Ale pre každého majú byť
ponukou k tomu, aby zvážil
prostriedky, ktoré má vynaložiť na
lepšie pochopenie problémov našej
doby a tiež preto, aby tieto



vynaložené prostriedky boli
účinnejšími.

Dôverné zoznámenie sa s rozumovou
stránkou viery je základnou časťou
teologickej formácie každého
kresťana a rovnako dôležitou
podmienkou pre dar jazykov, o
ktorých svätý Josemaría prosil, aby
boli dané každému modernému
apoštolovi[12].

Kvalitné čítanie je v mnohých
ohľadoch prínosom: obohacuje
myšlienky, prináša informácie,
kultivuje jazyk, zušľachťuje city.
Čítanie môže byť vhodný prostriedok,
ako si rozšíriť vzdelanie. Vyvážené
čítanie bezpochyby prispieva k lepšej
formulácii nových projektov a
umožňuje lepšie posudzovať
informácie, niekedy útržkovité, ktoré
sa prijímajú z
masovokomunikačných
prostriedkov. Avšak častým
problémom býva, že určité spôsoby



života alebo myslenia sťažujú
čitateľovi prístup k literárnym
dielam, ktoré by ho mohli obohatiť:
náročnosť práce zvádza mnohých k
pasívnemu odpočinku, napr.
sledovaniu televízie alebo čítaniu
oddychových románov.

Keď pomyslíme na novú generáciu, je
dôležité pripomenúť, že kultúra
jednotlivca i spoločnosti závisí
značne od prostredia, v ktorom bol
človek vychovávaný. Pre
rehabilitáciu rozumu a pre jeho
harmóniu s vierou je preto nutné,
aby výchova v rodine alebo v škole
pomáhala už od detstva vážiť si
krásu, dobro, cnostné správanie a
skutky, ktoré boli vykonávané v
integrite života. Od rodičov,
profesorov, učiteľov a priateľov
závisí, či si mladí rýchlo obľúbia
čítanie a stále viac sa zúčastnia na
božskom logos, ktorým je poznanie.



Ďalšou mozaikou patriacou do
univerzálnej mentality je pozitívny
postoj a otvorenosť rôznym
názorovým prúdom. Aby sa mohlo
ľuďom ukázať, že jedine Kristus
vyrieši ich starosti, musíme dať
najavo, že sme si vedomí problémov
a riešení, ktoré nám náš partner
predkladá, a to i napriek tomu, že ich
považujeme za chybné.

Autenticky katolícke a univerzálne
myslenie vie analyzovať a
pristupovať k názorom nášho
blížneho s úctou, bez
zosmiešňovania, s vážnosťou a so
všetkou svojou atraktívnosťou, a to
dokonca i vtedy, keď by bola táto
pozícia v protiklade k našej.

Rozvážna analýza protikladných
argumentov napomáha pri kladení
otázok, prispieva k prehlbovaniu
vlastných názorov a k serióznemu
mysleniu: týmto spôsobom uvažuje
často pápež Benedikt XVI. Pokiaľ by



sa vynechala táto fáza, mohlo by to
viesť poslucháča k prijatiu názoru,
bez toho aby sa s nim bližšie
zoznámil, alebo by si mohol myslieť,
možno dôvodne, že odpoveď nie je
adekvátna predkladanému
problému. Argument autority má
obmedzenú platnosť a vlastne je vo
väčšine prípadov nedostačujúci. Na
druhej strane pochopiť myslenie
partnera umožňuje vo vhodnej chvíli
a s oprávnenými námietkami
poukázať na obmedzené hranice
týchto ideí, i keby boli obyčajné.

Bez naozajstného, nezištného záujmu
o blížneho - tj. bez lásky - nikdy
úplne nepochopíme, kým tento
blížny v skutočnosti je: len láska
rozumie konkrétnu.

Harmónia medzi rozumom a
vierou vo verejnom živote

Používanie rozumu v jeho funkcii
argumentačnej a rétorickej pomáha
zbaviť sa strachu, keď máme hovoriť



o Bohu v profesionálnej práci a na
verejnosti a keď máme apoštolsky
pracovať i mimo súkromia a
rodinného prostredia a mimo
prostredia našich priateľov.

Na niektorých miestach sa dnes
vyžaduje, aby základom politického
dialógu bol akýsi relativizmus, ktorý
ignoruje akékoľvek nadprirodzené
poňatie človeka. Často je spájané s
toleranciou, akoby chceli povedať, že
viera v Boha zneschopňuje pochopiť
problémy a potreby ľudí, ktorí vieru
nemajú. Alebo sa dokonca tvrdí, že
veriaci sa snažia pri dialógu
nevedomky vnucovať názory, ktoré
sú čisto subjektívne.

Avšak relativizmus nie je
podmienkou pokroku, ani nie je
výsledkom nejakej zvláštnej úcty k
slobode. Stačí sa pozrieť do histórie,
aby sme si uvedomili, aký
rozhodujúci podiel malo kresťanstvo
pri objavovaní ľudskej dôstojnosti a



dôvery v rozum a v hodnoty
slobodného spolužitia ľudí.

Viera nestratila nič zo svojej
životaschopnosti: v náročnom
prostredí, ktoré odsúva náboženstvo
do súkromnej sféry, sa preto kresťan
nesmie nechať odradiť
malomyseľnosťou alebo pokušením
zatajiť svoju vieru. Bol by to prejav
vlažnosti, pohodlnosti a koniec
koncov i toho, že nepochopil hlboký
vzťah rozumu a viery.

Politický dialóg vyžaduje, aby sa
spojilo úsilie na budovaní
spoločného dobra. Vyžaduje od
každého, aby bol iniciatívny, aby
prichádzal s návrhmi a riešeniami
sociálnych problémov. V tomto
zmysle prichádza sociálna náuka
cirkvi s „humanizmom, ktorý spĺňa
požiadavky Božieho plánu lásky v
dejinách. Humanizmus, ktorý je
integrálny a solidárny a ktorý je
schopný vytvoriť nový spoločenský



poriadok založený na dôstojnosti a
slobode človeka.“[13] Neprehovoriť v
tomto všadeprítomnom relativizme
by znamenalo odmietnuť kresťanskú
koncepciu človeka a naviac
rezignovať na svoj vlastný život tak,
že by sme ostatných pripravili o ich
príspevok k spoločnému dobru.

V každom prípade sa cirkev nesnaží
vnucovať vieru tým, kto ju nemajú.
Ale pravdu o jej poňatí človeka môžu
aspoň čiastočne uznať i neveriaci. Do
občianskeho a politického života
prináša cirkev racionálne
argumenty: „Je potrebné mať na
pamäti, že keď cirkev alebo
náboženské spoločnosti zasahujú do
verejnej debaty a vyjadrujú svoje
výhrady alebo pripomínajú určité
princípy, neznamená to akúsi
netoleranciu alebo nejaké
vnucovanie, pretože tieto vystúpenia
majú za účel iba osvietiť svedomie,
aby tak konalo slobodne a



zodpovedne v súlade s ozajstnými
požiadavkami spravodlivosti.“[14]

Vo väčšine prípadov to nebudú
oficiálne inštitúcie cirkvi, ktoré
zasahujú do verejnej debaty, ale táto
úloha bude patriť veriacim laikom,
ktorí sa budú rozhodovať na
teoretickej alebo praktickej úrovni,
napr. v oblasti filozofických,
ekonomických alebo politických vied,
v súčasných umeleckých a
kultúrnych názorových prúdoch, v
prostredí ich profesionálneho a
spoločenského života. Každý nech
súdi podľa svojho svedomia, ktoré je
v súlade s jeho osobným
presvedčením a postojom ako
človeka[15].

Každý človek musí zodpovedne a v
prítomnosti Boha uvážiť, akým
spôsobom môže spolupracovať na
presadzovaní spoločenského
poriadku, ktorý by bol spravodlivejší



a viac sa zasadzoval o ľudskú
dôstojnosť.

I keď politici majú najbližšie k
budovaniu spoločného dobra, nie je
to len ich úloha. Všetci kresťania sú
povolaní ku spolupráci na rozvoji
spoločnosti, každý podľa svojich
podmienok. Jedni dávajú príklad
spravodlivosti v profesionálnych
vzťahoch, ďalší sa angažujú v oblasti
kultúry a solidarity alebo v
masovokomunikačných
prostriedkoch. Ďalšou možnosťou je
vystupovať v profesionálnych
organizáciách alebo na
konferenciách...

Možností je mnoho a je na každom,
aby ich v danej chvíli využil. Ale i na
poli názorovom, kde neexistuje
žiadne univerzálne pravidlo, bude v
mnohých prípadoch vhodné ukázať -
spôsobom priemerným a s ohľadom
na tých, ku ktorým sa obraciame -, že
bez Ježiša Krista nebudeme mať ten



správny nadhľad, ktorý nám pomôže
pochopiť pravý význam mnohých
situácií.

V tejto novej evanjelizácii
rozmnožuje kresťan dary, ktoré mu
Boh dal pri krste. Uvedomuje si, že sa
účastní skutočného, prorockého a
kňazského poslania Ježiša Krista, a
verí, že mu Kristus bude v jeho práci
pomáhať.

Veriaci, ktorý bol poslaný do vinice
tým, ktorý ho najlepšie pozná,
načúva s novou silou slovám Jana
Pavla II.: „Nebojte sa! Otvorte,
dokorán otvorte dvere Kristovi!
Otvorte jeho spásonosnej moci
hranice štátu, hospodárske i politické
systémy, oblasti kultúry, civilizácie a
rozvoja. Nebojte sa! Kristus vie, čo je
v človekovi. On jediný to vie!“[16]

Autor: Luís Clavell

----------------------------



[1] 1 Pe 3, 15-16

[2] Benedikt XVI., enc. Boh je láska, n.
28

[3] Cfr. Benedikt XVI., Príhovor na
univerzite v Regensburgu, 12. 9. 2006

[4] Cfr. Jn 1, 1

[5] Cfr. Benedikt XVI., Príhovor na
univerzite v Regensburgu, 12. 9. 2006

[6] Jan Pavel II., enc. Viera a rozum,
príhovor

[7] Benedikt XVI., Príhovor na
Katolíckej univerzite Svätého kríža,
Rím, 25. 11. 2005

[8] Benedikt XVI., Príhovor na
univerzite v Rezne, 12. 9. 2006

[9] Cfr. Svätý Tomáš Akvinský, Super
Boetium De Trinitate, III, q. 5, a.1 ad
6.



[10] Benedikt XVI., Príhovor na
univerzite v Regensburgu, 12. 9. 2006

[11] Svätý Josemária, Brázda, n. 428

[12] Cfr. tamtiež, nn.430, 899

[13] Kompendium sociálnej náuky
cirkvi, n. 19

[14] Benedikt XVI., Príhovor, 30. 3.
2006

[15] Príhovor, Rozhovory, n. 12

[16] Ján Pavol II., Homília na
začiatku služby najvyššieho pastiera
cirkvi, 22. 9. 1978, citácia v encyklike
Christifideles laici, n. 34

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje-2/
(25.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje-2/
https://opusdei.org/sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje-2/

	Dôvod našej nádeje

