opusdei.org

Dovod nasej nadeje

Zvlastna vyzva etapy dejin, v
ktorej Zijeme, spociva vo velkej
miere v tom, ako sa nam podari
odovzdat Kristovo posolstvo
ludom, ktory Krista povazuju za
prekonanu postavu. Clanok
profesora Luisa Clavella
(profesor Pontifikalne;j
univerzity Svatého kriza v
Rime) tuto myslienku dalej
rozvija.

21.01.2019

V rdmci svojho vynimoc¢ného
pontifikatu vyzval Jan Pavol II.



vSetkych krestanov k evanjelizacit
krajin a prostredia, ktoré v dosledku
dlhodobého procesu sekularizacie uz
Krista nepoznaju.

Mnohi o nom sotva poculi, no
zaroven nie su spokojni s vSeobecne
rozSirovanymi ndzormi, ktoré
utvaraju verejnu mienku. Ini o jeho
osobe sice poculi alebo citali, ale v
skutoc¢nosti ho poznaju povrchne
alebo maju o nom skreslenu
predstavu.

Zvlastna vyzva etapy dejin, v ktorej
Zijeme, spociva vo velkej miere v
tom, ako sa nam podari odovzdat
Kristovo posolstvo ludom
povazujucim Krista za prekonanu
postavu.

Benedikt XVI. chce toto poslanie s
plnou zodpovednostou prevziat: z
jeho homilii, prednasok a spisov je
vidiet, Ze nam chce pomoct s
priblizenim sa ku skuto¢nému
Kristovi a prehibit s nim priatelstvo.



Mnoho veriacich i neveriacich na
tuto snahu odpovedda. D6kazom toho
je rastuca pozornost voci tomu, ¢o
papeZ hovori, a poznatelny narast
poctu 0soOb, ktoré si ho prichadzaju
vypocut na namestie sv. Petra. I
nekonecné rady modliacich sa Iudi
pred hrobkou Jana Pavla II. sved¢i o
pozitivnom postoji k vyzve na novu
evanjelizaciu a o nevykorenitelnosti
tuzby Iudského srdca po Bohu.

Umoznit stretnutie s Kristom

Na Turice sa ukazali jazyky ako z
ohna a Duch pravdy spocinul nad
Maériou a apoStolmi. ApoSstoli
prehovorili cudzimi jazykmi a tisice
putnikov, ktori sa vtedy ziSli v
Jeruzaleme, im porozumelo vo
svojom rodnom jazyku.

Rovnako ako predtym, i dnes nas
Utesitel povzbudzuje, aby sme
prisposobili svoj slovnik a jazyk
prostrediu a ludom, s ktorymi sme v
styku. Stav kultury, politiky a



masovokomunikacnych prostriedkov
vyZaduje, aby sme hladali pre rézne
spoloCenské prostredia adekvatne
rieSenia a prichadzali s napadmi,
ktoré dokazu pritiahnut, a obdobné
problémy pozitivne riesit.

Ide o to, aby nase myslienky mali
pevnu stavbu a boli zrozumitelné,
podavané s pokojom, uctou a laskou,
ako odporuca prvy list svatého Petra:
Majte v srdci posvatnu uctu ku
Kristovi ako k Panovi a budte stale
pripraveni obhajit sa pred kazdym,
kto sa vas pyta na dovody vasej
nadeje, ale samozrejme s jemnostou
a skromnostou.[1]

V dnesnej dobe, rovnako ako v
zaciatkoch cirkvi, oslovime svojich
sucasnikov radostnym posolstvom
plnym ndadeje len tak, Ze dokonalejSie
pozname krasu Kristovej tvare a
budeme jeho najbliZSimi priatelmi.
Bude to posolstvo, ktoré uznava Pana
ako jediného, kto je schopny vo



vrchovatej miere naplnit bolestnu
prazdnotu, ktora ludi tak Casto
suzuje.

Benedikt XVI. kladie doéraz na
posilnenie ulohy rozumu a na
vyznam stretu krestanstva - uz vo
svojom pociatku - s helénskou
filozofickou tradiciou. Prva encyklika
papeza Deus caritas est (Boh je laska)
vyjadruje jeho zamer usmernit
rozum a vieru uz v samom zaklade
krestanstva, v nadprirodzenej laske:
,viera ma svoju vlastnu povahu ako
stretnutie sa so Zivym Bohom -
stretnutie, ktoré nam otvara noveé
horizonty, ktoré rozum daleko
presahuju.

Ale je to tieZ oCistna sila pre samotny
rozum. Z BoZieho hladiska ho od jeho
zaslepenosti oslobodzuje a tym mu
pomaha byt lepSie sdm sebou.
Umoznuje rozumu konat lepSie svoju
pracu a vidiet lepsie to, o je mu
vlastné.“[2]



Viera sa prestavuje ako priatelka
rozumu, ako nadprirodzené
osvietenie, ako mocné svetlo, ktoré
prenika do nasho chapania veci.
Benedikt XVI. ale tieZ pozaduje, aby
rozum fungoval ako Kkriticka
inStancia samotného nabozenstva.

Rozum otvoreny nadprirodzenu a
hladaniu pravdy je z krestanského
hladiska zakladom pre dialdg s
ostatnymi naboZenstvami. Dokonca
je to zakladna zaruka, aby
naboZenstvo nezdegenerovalo v
povercivost. MoZe sa preto
skonstatovat, Ze rozum je jednym zo
zakladov teologického badania v
zmysle vyroku cisdra Manuela II.
Palaiologosa ,neriadit sa rozumom je
v protiklade k prirodzenosti Boha“,
ktory papez citoval na predndaske[3].

Vo svetle krestanského zjavenia,
ktoré uci, Ze na pociatku bolo
Slovol[4], rozum rozsiruje svoju
pbsobnost: neuzatvara sa do



zmyslovych skutoc¢nosti, ale jeho
otvorenost pravde odpoveda i na
zakladné otazky cloveka. Je schopny
oCistit formu, v ramci ktorej sa viera
preziva.[5] Viera a rozum ,;su ako
dve kridla, ktorymi sa Iudsky duch
pozdvihuje k nazeraniu pravdy“[6].

Rozsirit horizonty rozumu, uloha
univerzit

Ked krestan premysla o vztahu
medzi rozumom a vierou, musi
pocitat s rozdielnostou vied. V
sucasnej dobe sa vedy rozdeluju
podla Specializacie. Okrem iného
prave kvoli tomu doslo v poslednom
storoci k velkému vedeckému
pokroku.

Avsak v mnohych pripadoch je
pravdepodobné, Ze charakter prace
vedeckého pracovnika vedie k tomu,
ze si predklada otazky, ktoré svojimi
metodami poznavania nikdy
nevyrieSi. Tento nedostatok
poukazuje na nevyhnutnost



podporovat spolupracu medzi
odbornikmi réznych odborov
poznania, aby sa usilie zjednotilo, a
dospelo sa k novej syntéze.

Hladanie novej harmonie medzi
vierou a rozumom je uloha, ktora je
vlastna predovsSetkym univerzite.
Univerzita by sa mala premenit na
,velké laboratorium, v ktorom sa v
intenciach réznych odborov
vypracovavaju neustale nové smery
vyvoja podnecované konfrontaciou
medzi vierou a rozumom... Nie je to
dobrodruzstvo, pre ktoré by sme sa
mali nadchnut? Ano je, pretoze ked
sa pohybuje Clovek v ramci tohoto
horizontu, objavi vnutornu jednotu,
ktora existuje medzi roznymi
odbormi poznania: teologie, filozofie,
lekarstva, ekondmie a dalSich
odborov vratane tych najviac
Specializovanych technologii.“[7]

Na univerzite kryStalizuje
univerzalnost ludského poznania a



vystupuje do popredia zavislost
medzi tym, ako Iudska osoba rastie, a
nadprirodzenym planom stvoritela:
vyskum, ako ktorakolvek ina cestna
praca, obohacuje nas pobyt na svete
a zaroven je pre kazdu generaciu
zavazkom do buducnosti.

Aby sa toto velké dobrodruzstvo
kultarnej syntézy mohlo realizovat,
navrhuje Benedikt XVI. tuto cestu:
»cely systém modernej vedy musi
jednoducho prijat ucelnu Struktaru
hmoty a vztah medzi nasou
duchovnou podstatou a ucelovymi
Strukturami, ktoré v prirode pdsobia,
ako nepopieratelny fakt, na ktorom
sa zakladaju vSetky metddy tohto
systému.

AvSak otazku, preco existuje tento
fakt, musia prirodné vedy predlozit
disciplinam, ktoré maju SirSiu
pbsobnost, napr. filozofii a
teoldgii.“[8] Ti, ktori sa venuju
jednotlivym vedam, musia byt preto



otvoreni vySSiemu poznaniu, ktoré
bude schopné osvetlit partikularnu
roznorodost vysledkov. AZ potom
bude moZné vSetky poznatky
zjednotit: svet nadobuda svoj
vyznam podla toho, ako je schopny
zjednocovat ludskeé poznanie o
realite. Ale toto poznanie sa musi
rozSirovat az k nadprirodzenym
obzorom, ktoré tak davaju bytiu ten
najvyssi zmysel.

Na druhej strane univerzalne
otvorenie sa rozumu mad vplyv na
teoldgov i filozofov, ktori sa nemozu
izolovat a opominat ostatné vedy.
Filozofia a zvlast metafyzika vyuZiva
poznanie ostatnych odborov,
podrobuje kritike ich predpoklady a
pokusa sa ich vyjasnit a napravit. Je
to poznanie, ktoré zodpoveda na
zakladni otazky, ale v Ziadnom
pripade tieto vedy neznevaZzuje.[9]

Otvorenie sa rozumu okrem toho
vyZaduje, aby filozofia a teoldgia



premyslali i o inych dimenziach
ludskej existencie, napriklad o
velkych nabozenskych
skusenostiach. ,,K tomuto velkému
logosu, k tejto obrovskej Sirke
rozumu pozyvame k dialégu kultur
nasich partnerov. Nachadzat ju stale
znovu je velkou ulohou univerzit.[10]

Syntéza osobného Zivota, ovocie
jednoty Zivota

Vztahy medzi vierou a rozumom sa
neprejavuju len v univerzitnom
prostredi: mozZeme sa pozriet na
ucCenie Jana Pavla II. a Benedikta XVI.
ako na volanie Prozretelnosti lepsie
vyjadrit harmoniu medzi vierou a
rozumom.

Odpovedat na toto volanie znamena
dbat na vlastnu formaciu a
premyslat o tom, akym sposobom
viera osvetluje rozum v
kazdodennom Zivote. Znamena to, Ze
musime konat tak, aby nas rozum bol
katolicky.



Slovami svatého Josemariu,
autenticka a krestanska mentalita
musi mat velky rozhlad, horlivé
Studium toho, Co je neustale Zivé v
katolickej ortodoxii, priame a zdravé
usilie - Ziadna lahkomyselnost -
obnovovat tradicné myslienkové
prudy vo filozofii a v interpretacii
historie..., Zivy zaujem o orientaciu
sucasnej vedy a myslenia, a pozitivny
a otvoreny postoj k aktualnym
premenam spoloCenskych Struktur a
foriem Zivota[11].

PretoZe vSetci nemaju rovnaké
prilezitosti ani schopnosti, ani
zéujem o prehibenie kultirnej
formacie, realizuju sa
predchadzajuce mysSlienky roznym
sposobom podla okolnosti kazdého
Cloveka. Ale pre kazdého maju byt
ponukou k tomu, aby zvazil
prostriedky, ktoré ma vynalozit na
lepSie pochopenie problémov nasej
doby a tieZ preto, aby tieto



vynaloZené prostriedky boli
ucinnejSimi.

Doéverné zoznadmenie sa s rozumovou
strankou viery je zakladnou Castou
teologickej formacie kazdého
krestana a rovnako dolezitou
podmienkou pre dar jazykov, o
ktorych svaty Josemaria prosil, aby
boli dané kazdému modernému
apostolovi[12].

Kvalitné Citanie je v mnohych
ohladoch prinosom: obohacuje
myslienky, prinasa informacie,
kultivuje jazyk, zuSlachtuje city.
Citanie moZe byt vhodny prostriedok,
ako si roz$irit vzdelanie. Vyvazené
Citanie bezpochyby prispieva k lepSej
formulacii novych projektov a
umoznuje lepSie posudzovat
informacie, niekedy utrzkovité, ktoré
sa prijimaju z
masovokomunikacnych
prostriedkov. Avsak ¢astym
problémom byva, Ze urcité spdsoby



Zivota alebo myslenia stazuju
Citatelovi pristup k literdrnym
dielam, ktoré by ho mohli obohatit:
narocnost prace zvadza mnohych k
pasivnemu odpocinku, napr.
sledovaniu televizie alebo Citaniu
oddychovych romanov.

Ked pomyslime na novu generaciu, je
dolezité pripomenut, Ze kultura
jednotlivca i spolocnosti zavisi
znacne od prostredia, v ktorom bol
Clovek vychovavany. Pre
rehabilitdciu rozumu a pre jeho
harmoniu s vierou je preto nutné,
aby vychova v rodine alebo v skole
pomahala uZ od detstva vaZzit si
krasu, dobro, cnostné spravanie a
skutky, ktoré boli vykonavané v
integrite zivota. Od rodicov,
profesorov, ucitelov a priatelov
zavisi, €i si mladi rychlo oblubia
Citanie a stale viac sa zucCastnia na
bozskom logos, ktorym je poznanie.



Dal3ou mozaikou patriacou do
univerzalnej mentality je pozitivny
postoj a otvorenost roznym
nazorovym prudom. Aby sa mohlo
ludom ukazat, Ze jedine Kristus
vyrieSi ich starosti, musime dat
najavo, Ze sme si vedomi problémov
a rieSeni, ktoré ndm nas partner
predkladd, a to i napriek tomu, Ze ich
povaZzujeme za chybné.

Autenticky katolicke a univerzalne
myslenie vie analyzovat a
pristupovat k nazorom nasho
bliZzneho s uctou, bez
zosmiesSnovania, s vaznostou a so
vSetkou svojou atraktivnostou, a to
dokonca i vtedy, ked by bola tato
pozicia v protiklade k nase;.

Rozvazna analyza protikladnych
argumentov napomaha pri kladeni
otazok, prispieva k prehlbovaniu
vlastnych nazorov a k seriéznemu
mysleniu: tymto spésobom uvazuje
Casto papeZ Benedikt XVI. Pokial by



sa vynechala tato faza, mohlo by to
viest posluchdaca k prijatiu nazoru,
bez toho aby sa s nim blizsie
zoznamil, alebo by si mohol mysliet,
mozno dovodne, Ze odpoved nie je
adekvatna predkladanému
problému. Argument autority ma
obmedzenu platnost a vlastne je vo
vacsine pripadov nedostacujuci. Na
druhej strane pochopit myslenie
partnera umoznuje vo vhodnej chvili
a s opravnenymi namietkami
poukazat na obmedzené hranice
tychto idei, i keby boli obycCajné.

Bez naozajstného, nezistného zaujmu
o0 bliZzneho - tj. bez 1asky - nikdy
uplne nepochopime, kym tento
bliZny v skutocnosti je: len laska
rozumie konkrétnu.

Harmonia medzi rozumom a
vierou vo verejnom Zivote

PouZivanie rozumu v jeho funkcii
argumentacnej a rétorickej pomdaha
zbavit sa strachu, ked mame hovorit



0 Bohu v profesionalnej praci a na
verejnosti a ked mame apostolsky
pracovat i mimo sukromia a
rodinného prostredia a mimo
prostredia nasich priatelov.

Na niektorych miestach sa dnes
vyzaduje, aby zdkladom politického
dialogu bol akysi relativizmus, ktory
ignoruje akékolvek nadprirodzené
ponatie ¢loveka. Casto je spajané s
toleranciou, akoby chceli povedat, Ze
viera v Boha zneschopnuje pochopit
problémy a potreby Iudi, ktori vieru
nemaju. Alebo sa dokonca tvrdi, Ze
veriaci sa snazia pri dialogu
nevedomky vnucovat nazory, ktoré
su Cisto subjektivne.

Avsak relativizmus nie je
podmienkou pokroku, ani nie je
vysledkom nejakej zvlastnej ucty k
slobode. Staci sa pozriet do historie,
aby sme si uvedomili, aky
rozhodujuci podiel malo krestanstvo
pri objavovani Iudskej déstojnosti a



dovery v rozum a v hodnoty
slobodného spoluzitia Iudi.

Viera nestratila nic zo svojej
Zivotaschopnosti: v naro¢nom
prostredi, ktoré odsuva nabozenstvo
do sukromne;j sféry, sa preto krestan
nesmie nechat odradit
malomyselnostou alebo pokusSenim
zatajit svoju vieru. Bol by to prejav
vlaznosti, pohodlnosti a koniec
koncov i toho, Ze nepochopil hlboky
vztah rozumu a viery.

Politicky dialog vyzaduje, aby sa
spojilo usilie na budovani
spolo¢ného dobra. VyZaduje od
kazdého, aby bol iniciativny, aby
prichadzal s navrhmi a rieSeniami
socidlnych problémov. V tomto
zmysle prichadza socialna nduka
cirkvi s ,humanizmom, ktory spiﬁa
poziadavky Bozieho planu lasky v
dejinach. Humanizmus, ktory je
integralny a solidarny a ktory je
schopny vytvorit novy spolocensky



poriadok zaloZeny na dostojnosti a
slobode Cloveka.“[13] Neprehovorit v
tomto vSadepritomnom relativizme
by znamenalo odmietnut krestansku
koncepciu ¢loveka a naviac
rezignovat na svoj vlastny zZivot tak,
Ze by sme ostatnych pripravili o ich
prispevok k spolo¢nému dobru.

V kazdom pripade sa cirkev nesnazi
vnucovat vieru tym, kto ju nemaju.
Ale pravdu o jej ponati cloveka mézu
aspon Ciastocne uznat i neveriaci. Do
obcianskeho a politického Zivota
prinasa cirkev racionalne
argumenty: ,Je potrebné mat na
pamati, Ze ked cirkev alebo
nabozenské spolocnosti zasahuju do
verejnej debaty a vyjadruju svoje
vyhrady alebo pripominaju urcité
principy, neznamena to akusi
netoleranciu alebo nejaké
vnucovanie, pretoZe tieto vystupenia
maju za ucel iba osvietit svedomie,
aby tak konalo slobodne a



zodpovedne v sulade s ozajstnymi
poziadavkami spravodlivosti.“[14]

Vo vacsine pripadov to nebudu
oficialne inStitucie cirkvi, ktoré
zasahuju do verejnej debaty, ale tato
uloha bude patrit veriacim laikom,
ktori sa budu rozhodovat na
teoretickej alebo praktickej urovni,
napr. v oblasti filozofickych,
ekonomickych alebo politickych vied,
v sucasnych umeleckych a
kultarnych nazorovych prudoch, v
prostredi ich profesionalneho a
spoloCenského Zivota. Kazdy nech
sudi podla svojho svedomia, ktoré je
v sulade s jeho osobnym
presvedcenim a postojom ako
Cloveka[15].

Kazdy ¢lovek musi zodpovedne a v
pritomnosti Boha uvazit, akym
sposobom moze spolupracovat na
presadzovani spoloCenského
poriadku, ktory by bol spravodlivejsi



a viac sa zasadzoval o Iudsku
dostojnost.

I ked politici maju najblizsie k
budovaniu spolo¢ného dobra, nie je
to len ich uloha. VSetci krestania su
povolani ku spolupraci na rozvoji
spolocnosti, kazdy podla svojich
podmienok. Jedni davaju priklad
spravodlivosti v profesionalnych
vztahoch, dalsi sa angaZuju v oblasti
kultary a solidarity alebo v
masovokomunikacnych
prostriedkoch. DalSou mozZnostou je
vystupovat v profesionalnych
organizaciach alebo na
konferenciach...

Moznosti je mnoho a je na kazdom,
aby ich v danej chvili vyuzil. Aleina
poli ndzorovom, kde neexistuje
Ziadne univerzalne pravidlo, bude v
mnohych pripadoch vhodné ukazat -
sposobom priemernym a s ohladom
na tych, ku ktorym sa obraciame -, Ze
bez JeZiSa Krista nebudeme mat ten



spravny nadhlad, ktory nam pomoze
pochopit pravy vyznam mnohych
situdcii.

V tejto novej evanjelizacii
rozmnoZzuje krestan dary, ktoré mu
Boh dal pri krste. Uvedomuje si, Ze sa
ucastni skuto¢ného, prorockého a
knazského poslania JeziSa Krista, a
veri, Ze mu Kristus bude v jeho praci
pomahat.

Veriaci, ktory bol poslany do vinice
tym, ktory ho najlepSie pozna,
nacuva s novou silou slovam Jana
Pavla II.: ,Nebojte sa! Otvorte,
dokoran otvorte dvere Kristovi!
Otvorte jeho spasonosnej moci
hranice Statu, hospodarske i politické
systémy, oblasti kultury, civilizacie a
rozvoja. Nebojte sa! Kristus vie, Co je
v Clovekovi. On jediny to vie!“[16]

Autor: Luis Clavell




[1] 1 Pe 3,15-16

[2] Benedikt XVI., enc. Boh je laska, n.
28

[3] Cfr. Benedikt XVI., Prihovor na
univerzite v Regensburgu, 12. 9. 2006

[4] Cfr.Jn 1,1

[5] Cfr. Benedikt XVI., Prihovor na
univerzite v Regensburgu, 12. 9. 2006

[6] Jan Pavel II., enc. Viera a rozum,
prihovor

[7] Benedikt XVI., Prihovor na
Katolickej univerzite Svatého kriza,
Rim, 25. 11. 2005

[8] Benedikt XVI., Prihovor na
univerzite v Rezne, 12. 9. 2006

[9] Cfr. Svaty Tomas Akvinsky, Super
Boetium De Trinitate, IIL, q. 5, a.1 ad
6.



[10] Benedikt XVI., Prihovor na
univerzite v Regensburgu, 12. 9. 2006

[11] Svéaty Josemaria, Brazda, n. 428
[12] Cfr. tamtieZ, nn.430, 899

[13] Kompendium socialnej nauky
cirkvi, n. 19

[14] Benedikt XVI., Prihovor, 30. 3.
2006

[15] Prihovor, Rozhovory, n. 12

[16] Jan Pavol II., Homilia na
zacCiatku sluzby najvyssieho pastiera
cirkvi, 22. 9. 1978, citacia v encyklike
Christifideles laici, n. 34

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje-2/
(25.01.2026)


https://opusdei.org/sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje-2/
https://opusdei.org/sk-sk/article/dovod-nasej-nadeje-2/

	Dôvod našej nádeje

