
opusdei.org

Čo je to
„konsekrácia“ na sv.
Omši?

Svätá Omša je nekonečné Božie
šialenstvo, ako hovorieval svätý
Josemaría. Eucharistická
prítomnosť Krista sa začína, keď
kňaz in persona Christi (v osobe
Krista) vysloví slová
konsekrácie (premenenia)
chleba a vína. Tento článok
venujeme srdcu Omše.

17.04.2025



1. Čo je to „konsekrácia“ pri Omši?
Je to to isté ako
transsubstanciácia?

Pod pojmom „konsekrácia“ pri Omši
sa rozumie ústredný moment, keď sa
chlieb a víno na základe Kristových
slov vyslovených kňazom a vzývania
Ducha Svätého stávajú Kristovým
Telom a Krvou. Kristova
eucharistická prítomnosť sa začína
vo chvíli konsekrácie a trvá, kým
jestvujú eucharistické spôsoby
(porov. Katechizmus Katolíckej cirkvi
– ďalej ako KKC, č. 1377). Cirkev
zostáva verná Pánovmu príkazu pri
Poslednej večeri a pokračuje v
slávení tohto tajomstva na pamiatku
Ježiša Krista až do jeho slávneho
príchodu (porov. KKC, č. 1333, IGMR,
č. 79 d).

Konsekráciou chleba a vína sa
uskutočňuje premena celej podstaty
chleba na Kristovo Telo a celej
podstaty vína na jeho Krv. Pod



konsekrovanými spôsobmi chleba a
vína je opravdivo, skutočne a
podstatne prítomný sám živý a
oslávený Kristus, jeho Telo a jeho Krv
spolu s jeho Dušou a s jeho Božstvom
(porov. KKC, 1413). Cirkev túto
premenu nazýva
transsubstanciáciou, takže by sme
správne povedali, že konsekráciou sa
uskutočňuje premenenie chleba a
vína na Kristovo Telo a Krv.

Texty svätého Josemaríu na
rozjímanie:

Čo nemôžeme my, to môže Pán. Ježiš
Kristus, dokonalý Boh a dokonalý
Človek, nezanecháva len symbol, ale
skutočnosť: on sám zostáva.
Odchádza k Otcovi, no zároveň
zotrváva medzi ľuďmi. Nezanechá
nám tu obyčajný dar, ktorý v nás
vzbudí spomienku naňho, nejaký
obrázok, čo sa časom rozmaže a
vybledne ako zožltnutá fotografia,
úplne bezvýznamná pre tých, ktorí



neboli hrdinami tej láskyplnej chvíle.
Pod spôsobom chleba a vína je tu
však skutočne prítomný on sám: so
svojím Telom a so svojou Krvou, so
svojou Dušou a so svojou Božskou
prirodzenosťou.

(Ísť s Kristom, bod 83)

Quam oblationem… Blíži sa chvíľa
premenenia. Teraz je to znova
Kristus, ktorý vo svätej omši
prostredníctvom kňaza koná: Toto je
moje Telo… Toto je kalich mojej Krvi…
Ježiš je s nami! Pri transsubstanciácii
– premenení – sa opäť sprítomňuje
nekonečné Božie bláznovstvo,
diktované láskou. Keď dnes opäť
nadíde tá chvíľa, nech každý z nás v
tichosti srdca povie Pánovi, že už nás
nič nedokáže od neho odlúčiť, že jeho
bezbranná ochota ostať pod
spôsobom chleba a vína – tak
krehkým! – nás premieňa na
dobrovoľných otrokov: Praesta meae
menti de te vivere, et te illi semper



dulce sapere— Daj, nech duch môj
vždy len tebou sa živí, po sladkosti
tvojej vždy je dychtivý.

(Ísť s Kristom, bod 90)

2. Prečo je konsekrácia dôležitá?

Konsekrácia je dôležitá, pretože v
rámci svätej Omše je realizáciou
sviatosti Eucharistie, ktorou
kresťania vstupujú do „spoločenstva
s Kristom skutočne prítomným v
konsekrovanom chlebe a
víne“ (František, Katechéza o svätej
Omši). Cirkev slávila túto sviatosť od
začiatku, ako o tom rozpráva Sväté
písmo: „Vytrvalo sa zúčastňovali na
učení apoštolov a na bratskom
spoločenstve, na lámaní chleba a na
modlitbách“ (Sk 2, 42). Táto prax bola
odpoveďou na želanie samotného
Ježiša Krista pri Poslednej večeri:
„Toto robte na moju pamiatku“ (Lk



22, 19; 1 Kor 11, 24-25). Týmito
slovami Ježiš žiada svojich učeníkov,
aby prijali dar jeho sviatostnej
prítomnosti a opakovali to, „kým
nepríde“ (1 Kor 11, 26).

Sviatosť Eucharistie nie je
jednoduchou pripomienkou udalosti,
ktorá sa stala v dejinách. Je to
„aktualizácia“ „pamiatky Krista, jeho
života, smrti, zmŕtvychvstania a jeho
príhovoru u Otca“ (Katechizmus, č.
1341) prostredníctvom liturgického
slávenia. Takto sa mocou Ducha
Svätého a Kristovými slovami,
zhromaždenými v konsekrácii, „sa
Kristus stáva skutočne a tajomne
prítomným“ (KKC, č. 1357) medzi
mužmi a ženami, aby boli v
spoločenstve s ním a medzi sebou
navzájom. Ako zdôraznil svätý Ján
Pavol II: „Eucharistia, Kristova
spásonosná prítomnosť v
spoločenstvách veriacich a ich
duchovný pokrm, je to najcennejšie,
čo Cirkev môže mať na svojej ceste



dejinami“ (Ecclesia de Eucharistia, č.
9).

Texty svätého Josemaríu na
rozjímanie:

Teraz ukončíme túto chvíľu modlitby.
Pripomeňme si — vychutnávajúc v
hĺbke duše nekonečnú Božiu dobrotu
—, že pri slovách premenenia sa
Kristus stáva skutočne prítomným v
hostii, so svojím Telom, so svojou
Krvou, so svojou Dušou a so svojou
Božskou prirodzenosťou. Klaňajte sa
mu s úctou a oddanosťou; znovu mu
v jeho prítomnosti ponúknite svoju
lásku; nebojte sa mu povedať, že ho
milujete; poďakujte sa mu za
každodenný prejav jeho nežného
milosrdenstva a roznecujte v sebe
túžbu s dôverou pristupovať k
svätému prijímaniu. S bázňou sa
skláňam pred týmto tajomstvom
lásky: Pán si vyberá moje úbohé
srdce ako svoj trón, aby ma nikdy
neopustil, ak sa ja od neho



nevzdialim. Potešení Kristovou
prítomnosťou a posilnení jeho Telom,
dokážeme byť v tomto pozemskom
živote verní, a potom v nebi, spolu s
Ježišom a jeho Matkou, sa budeme
nazývať víťazmi. Smrť, kde je tvoje
víťazstvo? Smrť, kde je tvoj osteň? Ale
vďaka Bohu, ktorý nám dal víťazstvo
skrze nášho Pána Ježiša Krista (1 Kor
15, 55 a 57).

(Ísť s Kristom, bod 161)

Toto je zázrak lásky. Toto je opravdivý
chlieb Božích detí (Sekvencia Lauda
Sion (Chváľ, Sione, Spasiteľa)). Ježiš,
Jednorodený Syn Večného Otca, sa
nám ponúka za pokrm. A ten istý
Ježiš Kristus, ktorý nás tu posilňuje,
nás očakáva v nebi ako svojich hostí,
spoludedičov a spoločníkov
(Sekvencia Lauda Sion (Chváľ, Sione,
Spasiteľa)), pretože tí, ktorí sa živia
Kristom, aj keď zomrú smrťou
pozemskou a časnou, budú žiť večne,
lebo Kristus je život nepominuteľný



(Svätý Augustín, In Ioannes
Evangelium tractatus, 26, 20 (PL 35,
1616)). Pre kresťana, ktorý sa
posilňuje mannou, definitívne nám
danou v Eucharistii, sa večná
blaženosť začína už teraz. To staré sa
už pominulo: odložme nabok všetko
zastarané, nech je už pre nás všetko
nové: srdcia, slová i skutky (Hymnus 
Sacris solemnis). Toto je Dobrá zvesť.
Zvesť nová, novina, pretože nám
hovorí o takej nesmiernej láske, o
akej sme predtým ani len netušili.
Zvesť dobrá, lebo niet nič lepšieho,
než je dôverné zjednotenie sa s
Bohom, s Dobrom nad všetky dobrá.
Je to Dobrá zvesť, lebo istým
spôsobom, ktorý nie je možné ani
opísať, je pre nás závdavkom
večného života.

(Ísť s Kristom, bod 152)



3. Na ktorom mieste v Omši sa
koná?

Svätá Omša sa slávi od počiatkov
Cirkvi a má dve časti: „liturgiu slova“
a „eucharistickú liturgiu“. Liturgia
slova zahŕňa ohlasovanie a
počúvanie Božieho slova
prostredníctvom čítaní, ktoré
predkladá Cirkev. „Liturgia
Eucharistie“ potom zahŕňa
obetovanie chleba a vína, anaforu
alebo eucharistickú modlitbu - ktorá
obsahuje formulu konsekrácie - a
prijímanie (porov. KKC, č. 1345 -
1355).

Základnými a nevyhnutnými
prvkami na uskutočnenie
transsubstanciácie sú: chlieb z
pšeničnej múky a víno z hrozna,
známe ako „eucharistické spôsoby“, a
konsekračné slová, ktoré vyslovuje
kňaz celebrujúci in persona Christi (v
osobe Krista). Tieto slová sú:



On večer pred svojím umučením vzal
chlieb do svojich svätých a ctihodných
rúk, pozdvihol oči k nebu, k tebe,
Bohu, svojmu všemohúcemu Otcovi,
vzdával ti vďaky a dobrorečil, lámal
chlieb a dával svojim učeníkom,
hovoriac:

VEZMITE A JEDZTE Z NEHO VŠETCI:
LEBO TOTO JE MOJE TELO, KTORÉ SA
OBETUJE ZA VÁS.

Podobne po večeri vzal do svojich
svätých a ctihodných rúk aj tento
preslávny kalich, znova ti vzdával
vďaky, dobrorečil a dal ho svojim
učeníkom, hovoriac:

VEZMITE A PITE Z NEHO VŠETCI:
LEBO TOTO JE KALICH MOJEJ KRVI,
KTOR8 SA VYLIEVA ZA VÁS I ZA
MNOHÝCH NA ODPUSTENIE
HRIECHOV. JE TO KRV NOVEJ A
VEČNEJ ZMLUVY. TOTO ROBTE NA
MOJU PAMIATKU.

(Rímsky kánon)



Mocou slov, ktorými Kristus
ustanovil Eucharistiu, a jeho
pôsobením prostredníctvom kňaza,
pridanou k moci Ducha Svätého, sa
jeho Telo a Krv sviatostne
sprítomňujú pod podobou chleba a
vína (porov. KKC, 1353). „Kristus
ustanovil sviatosť Eucharistie v noci
na Zelený štvrtok. Chcel, aby sa jeho
obeta obnovovala nekrvavým
spôsobom vždy, keď kňaz opakuje
slová konsekrácie chleba a vína. Už
dvadsať storočí, milióny ráz, tak v
najpokornejšej kaplnke, ako aj v
najveľkolepejších bazilikách a
katedrálach, sa Zmŕtvychvstalý Pán
dáva svojmu ľudu“ (Benedikt XVI., 
Homília prednesená v Paríži, 13.
septembra 2008).

Texty svätého Josemaríu na
rozjímanie:

Svätá omša — opätovne
zdôrazňujem — je úkonom božským,
trojičným, nie ľudským. Kňaz, ktorý



ju slávi, ju slúži ako Pánom poverený
zástupca, prepožičiavajúci svoje telo
a svoj hlas; nekoná v svojom mene,
ale in persona et in nomine Christi —
v osobe a v mene Krista.

(Ísť s Kristom, bod 86)

Ten neustále sa obnovujúci zázrak
Najsvätejšej Eucharistie má všetky
charakteristické črty Ježišovho štýlu
konania. Dokonalý Boh a dokonalý
človek, Pán neba i zeme sa nám
ponúka za pokrm tým
najprirodzenejším a najobyčajnejším
spôsobom. A takto čaká na našu
lásku už skoro dvetisíc rokov. Je to
dlhý čas, ale zároveň aj nie je,
pretože tam, kde je láska, dni akoby
mali krídla.

Spomínam si na jednu pôvabnú
galícijskú báseň, na jeden zo Spevov
Alfonza X. Múdreho. Je to legenda o
istom mníchovi, ktorý vo svojej
prostote poprosil Preblahoslavenú
Pannu Máriu, aby sa mohol čo i len



na okamih pozrieť do neba. Panna
Mária vyhovela jeho prianiu a dobrý
mních bol prenesený do raja. Keď sa
vrátil, nikoho z obyvateľov kláštora
už nespoznával. Jeho modlitba, ktorá
sa mu zdala byť nesmierne krátkou,
trvala tri storočia. Pre milujúce srdce
tri storočia neznamenajú nič. Takto
si vysvetľujem aj tých dvetisíc rokov
Pánovho čakania v Eucharistii. Je to
čakanie Boha, ktorý miluje ľudí,
ktorý nás hľadá, ktorý nás miluje
takých, akí sme — nedokonalých,
sebeckých, nestálych —, ale pritom
schopných objaviť jeho nekonečnú
lásku a úplne sa mu odovzdať.

Ježiš prišiel na svet z lásky a preto,
aby aj nás naučil milovať — a aby s
nami zostal v Eucharistii. A pretože
miloval svojich, čo boli na svete,
miloval ich do krajnosti (Jn 13, 1).
Týmito slovami začína svätý Ján
rozprávanie o tom, čo sa odohralo v
predvečer Veľkej noci, keď Ježiš —
ako píše svätý Pavol — vzal chlieb,



vzdával vďaky, lámal ho a povedal:
„Toto je moje telo, ktoré je pre vás;
toto robte na moju pamiatku.“
Podobne po večeri vzal kalich a
hovoril: „Tento kalich je nová zmluva
mojej krvi. Toto robte, kedykoľvek ho
budete piť, na moju pamiatku (1 Kor
11, 23-25)“.

(Ísť s Kristom, bod 151)

4. Kto môže konsekrovať?

Všetci veriaci sa aktívne zúčastňujú
na každom liturgickom slávení.
„Slávi celé spoločenstvo, Kristovo telo
zjednotené so svojou Hlavou“ (KKC,
č. 1140). Každý úd je však povolaný
vykonávať určitú úlohu, pretože
„všetky údy nekonajú tú istú
činnosť“ (Rim 12, 4). Konsekráciu
vykonáva kňaz, ktorý ako „postava
Krista vyslovuje tieto slová, ale ich
účinnosť a milosť pochádza od Boha“



(sv. Ján Zlatoústy, De proditione Iudae
homilia 1,6.). Skutočne,
prostredníctvom sviatosti
posvätného stavu kňazi dostávajú
milosť, ktorá ich uschopňuje
vykonávať bohoslužobné úkony,
najmä eucharistickú konsekráciu, v
službe ostatným veriacim.

To však neznamená, že ostatný ľud
nemá dôležitú úlohu, pretože „plná a
aktívna účasť všetkého ľudu je prvým
a nevyhnutným prameňom, z
ktorého majú veriaci čerpať pravého
kresťanského ducha“ (Sacrosanctum
Concilium, č. 14). V tomto zmysle,
hoci veriaci nemôžu vykonať
konsekráciu, ich úloha je podstatná.
„Vskutku, slávenie Eucharistie je
činnosťou všeobecnej Cirkvi; a v nej
každý vykonáva všetko a len to, čo
mu patrí podľa stupňa, ktorý má v
Božom ľude. Z toho vyplýva potreba
venovať osobitnú pozornosť
niektorým aspektom slávenia,
ktorým sa niekedy v priebehu storočí



venovala menšia pozornosť. Tento
ľud je totiž ľud Boží, získaný
Kristovou krvou, zhromaždený
Pánom, živený jeho Slovom; ľud
povolaný vznášať k Bohu prosby
celej ľudskej rodiny; ľud, ktorý v
Kristovi vzdáva vďaky za tajomstvo
spásy prinášaním jeho obety; ľud,
ktorý sa napokon prostredníctvom
prijímania Kristovho Tela a Krvi
posilňuje v jednote“ (IGMR, č. 5).

Texty svätého Josemaríu na
rozjímanie:

Spásonosné sprostredkovanie medzi
Bohom a ľuďmi sa v Cirkvi upevňuje
prostredníctvom sviatosti
posvätného stavu, ktorá kňazov
uschopňuje - vďaka charakteru a
milosti, ktoré z toho vyplývajú -
pôsobiť ako služobníci Ježiša Krista v
prospech všetkých duší. To, že jeden
môže vykonať úkon, ktorý iný
nemôže, nevyplýva z rozdielnosti v
dobrote alebo zlobe, ale zo získanej



moci, ktorú jeden má a druhý nie.
Preto, keďže laik nedostal moc
konsekrovať, nemôže vykonať
konsekráciu, nech je jeho osobná
dobrota akákoľvek (sv. Tomáš, In IV
Sent. d.13, q.1, a.1).

(Milovať Cirkev, č. 31)

Náš Pán Ježiš Kristus ustanovuje
Eucharistiu, aby sme ho mohli mať
vždy blízko pri sebe, pretože —
nakoľko to vôbec môžeme pochopiť
— ten, ktorý nič nepotrebuje,
pohnutý láskou sa nechce zaobísť bez
nás. Najsvätejšia Trojica si
zamilovala človeka, pozdvihla ho do
poriadku milosti a urobila ho na svoj 
obraz a podobu (Gn 1, 26); vykúpila
ho z hriechu — z hriechu Adama,
ktorý padol na celé ľudské pokolenie,
ako aj z osobných hriechov každého
jedného z nás — a túži skutočne
prebývať v našej duši: Kto ma miluje,
bude zachovávať moje slovo a môj



Otec ho bude milovať; prídeme k nemu
a urobíme si uňho príbytok (Jn 14, 23).

Tento trojičný prúd lásky k ľuďom —
lásky zo strany Najsvätejšej Trojice —
sa najvznešenejším spôsobom
zvečňuje v Eucharistii. Pred
mnohými rokmi sme sa všetci v
katechizme učili, že Najsvätejšiu
Eucharistiu môžeme považovať za
Obetu a Sviatosť; a že táto Sviatosť sa
nám predstavuje ako sväté
prijímanie a ako poklad na oltári: vo
Svätostánku. Eucharistickému
tajomstvu Corpus Christi —
Kristovho Tela, ktoré je prítomné vo
všetkých Svätostánkoch sveta, venuje
Cirkev osobitný sviatok: Sviatok
Božieho Tela a Krvi. Dnes, na Zelený
štvrtok, upriamime našu pozornosť
na Najsvätejšiu Eucharistiu ako na
obetu a pokrm, teda na svätú omšu a
sväté prijímanie.

Hovoril som o trojičnom prúde lásky
k ľuďom. A kde inde ho možno vidieť



jasnejšie než vo svätej omši? Na tejto
posvätnej oltárnej obete má účasť
celá Svätá Trojica. Preto teda vo
vstupnej modlitbe, v tichej modlitbe
nad darmi a v modlitbe po svätom
prijímaní tak rád opakujem slová
eucharistickej modlitby: Skrze nášho
Pána Ježiša Krista, tvojho Syna – čím
sa obraciame k Otcovi –, ktorý je Boh
a s Tebou žije a kraľuje v jednote s
Duchom Svätým po všetky veky vekov.
Amen.

Vo svätej omši sa neustále vznáša
modlitba k Otcovi. Kňaz zastupuje
večného Kňaza, Ježiša Krista, ktorý je
zároveň aj Obeťou. A pôsobenie
Ducha Svätého vo svätej omši je
takisto neopísateľné a nepochybné.
„Mocou Ducha Svätého, píše svätý
Ján Damascénsky, sa uskutočňuje
premena chleba na Kristovo telo (Sv.
Ján Damascénsky, De fide ortodoxa,
13 (PG 94, 1139))“.

(Ísť s Kristom, body 84-85)



5. Môže byť eucharistická
konsekrácia mimo Omše?

„Omša sa skladá z dvoch častí, z
liturgie slova a eucharistickej
liturgie, ktoré sú tak úzko spojené, že
tvoria jeden bohoslužobný
úkon“ (František, Katechéza o svätej
Omši). Z tohto dôvodu je
eucharistická liturgia, pri ktorej sa
koná eucharistické konsekrovanie,
neoddeliteľná od obradu svätej
Omše. „V Omši sa pripravuje stôl
Božieho Slova i Kristovho Tela, z
ktorého sa veriaci poúčajú a
živia“ (IGMR, č. 28).

Texty svätého Josemaríu na
rozjímanie:

Vidím sa ako malé a slabé vtáča,
navyknuté len preletúvať zo stromu
na strom; niekedy možno na balkón
na treťom poschodí… Jedného dňa
dostal vtáčik odvahu vyletieť až na



strechu skromného domu, ktorý
nebol práve mrakodrapom… — Vtom
priletel orol a schytil vtáča, ktoré
pokladal za orlie mláďa; držiac ho v
mocných pazúroch vtáča s ním
vystupuje do výšok, ponad hory a
zasnežené vrcholky, až nad biele a
ružové oblaky, ešte vyššie, až pozerá
priamo do slnka… A potom orol
vtáča pustil a povedal mu: a teraz
leť!… —Pane, nech už nikdy
nepoletujem len nízko nad zemou,
nech som vždy ožiarený lúčmi
božského slnka —Krista v
Eucharistii!, nech sa môj let neskončí
skôr, ako nájdem pokoj tvojho srdca!

(Vyhňa, bod 39)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/co-je-to-konsekracia-na-sv-

omsi/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/co-je-to-konsekracia-na-sv-omsi/
https://opusdei.org/sk-sk/article/co-je-to-konsekracia-na-sv-omsi/
https://opusdei.org/sk-sk/article/co-je-to-konsekracia-na-sv-omsi/

	Čo je to „konsekrácia“ na sv. Omši?

