
opusdei.org

„Choď a rob aj ty
podobne!“ Boží
zákon a
milosrdenstvo.

„A kto je môj blížny?“ Na túto
otázku položenú znalcom
zákona odpovedá Pán
podobenstvom o milosrdnom
Samaritánovi. Otvára tak pred
ním a pred nami nové obzory
blahoslavenstiev, ktoré nám
ukazujú hĺbku Božieho zákona.

01.07.2020



Raz sa istý znalec zákona prišiel Pána
spýtať, čo má robiť, aby dosiahol
večný život. V skutočnosti však len
chcel vyskúšať Pánovu pravovernosť.
Očividne totiž nevedel, čo si má o
Majstrovi z Nazareta myslieť.[1]

Pánovi to však neprekážalo. Pristúpil
na rozhovor a na otázku odpovedal
protiotázkou: „Čo je napísané v
Zákone? Ako tam čítaš?“[2] Znalec
zákona odpovedal slovami modlitby 
Shemá Israel, Počúvaj Izrael, ktorú sa
každý Izraelita učil už v detstve:
„Milovať budeš Pána, svojho Boha, z
celého svojho srdca, z celej svojej
duše, zo všetkých svojich síl a z celej
svojej mysle,“[3] a slovami z knihy
Leviticus dodal: „a svojho blížneho
ako seba samého!“[4] Pretože na
týchto dvoch prikázaniach spočíva
celý Zákon i Proroci,[5] povedal mu
Pán: „Správne si odpovedal. Toto rob
a budeš žiť!“[6] Znalec zákona
neočakával, že jeho otázka bude
zodpovedaná s takou odzbrojujúcou
jednoduchosťou. Chcel sa



ospravedlniť,[7] a tak Pánovi položil
ešte jednu otázku: „A kto je môj
blížny?“[8] Pán nestrácal trpezlivosť.
Chcel si získať jeho dôveru, a tak sa
jednoduchým a zároveň slávnostným
spôsobom obrátil k jeho srdcu (a s
ním k srdciam ľudí všetkých čias) a
povedal mu podobenstvo o
milosrdnom Samaritánovi.

Buď druhému blížnym

V nešťastníkovi, ktorého prepadli na
ceste z Jeruzalemu do Jericha, videli
cirkevní otcovia Adama (lebo Adam
znamená človek) i celé ľudstvo
sužované svojím hriechom, naším
hriechom. V dobrom Samaritánovi
zase videli Ježiša, ktorý nás
prichádza trpezlivo liečiť po tom, čo
okolo nás bez povšimnutia prešli tí,
ktorí v skutočnosti neboli schopní
priniesť svetu spásu. On naopak
spásu priniesť môže a chce. Takto si
predstavuje Pánovo stretnutie s
Adamom – a potajme s každým z nás



– po jeho zostupe do pekiel jedna
prastará a krásna homília: „Ja som
tvoj Boh, ktorý sa pre teba a pre
všetkých, ktorí sa z teba narodia, stal
tvojím synom. Hovorím ti, že mám
moc oznámiť spútaným: Vyjdite von!
a tým, čo sú v temnotách: Buďte
osvietení! a tým, čo spia: Vstaňte!
[9]Všetci tí sú povolaní, aby s Ježišom
prinášali ľuďom spásu, aby boli
milosrdnými Samaritánmi, jeho
pomazanými – kresťanmi. Tak ako
ich Pán, aj oni majú ľuďom
obväzovať rany a vlievať do nich olej
a víno.[10] Až do návratu Samaritána
majú byť dobrými hostinskými. Tým
hostincom je, ako si môžeme
všimnúť, cirkev. Teraz je hostincom,
lebo žijeme len na chvíľu. Domovom,
z ktorého už nikdy neodídeme, sa
stane až vtedy, keď v zdraví prídeme
do nebeského kráľovstva. Zatiaľ
prijímame liečbu v hostinci.“[11]

Taký je horizont, ktorý chce Pán
otvoriť pred znalcom zákona – a



vlastne pred všetkými kresťanmi a
všetkými ľuďmi. Nevytýka mu jeho
úzkoprsosť, ale vedie ho najprv k
zamysleniu a potom k snívaniu:
„Choď a rob aj ty podobne!“[12]

Evanjeliové rozprávanie býva
stručné a preto je dobre sa pri jeho
čítaní neponáhľať. Odpoveď na
Ježišovu otázku, kto sa zachoval ako
jeho blížny, je iste jasná: „Ten, čo mu
preukázal milosrdenstvo.“[13] Nie je
však jasné, prečo Pán túto otázku,
ktorá mení uhol pohľadu znalcom
zákona, vlastne kladie. „Ježiš mení
uhol pohľadu: nejde o to vidieť v
druhom svojho blížneho, ale o to byť
schopný stať sa pre druhého
blížnym.“[14] Na postoj, ktorý veľmi
tesne vymedzuje oblasť, v ktorej
možno konať dobro – napríklad
uvažovaním, či ostatní patria do
mojej skupiny, či mi vrátia moju
službu, Pán odpovedá tým, že nás
pozýva, aby sme zdvihli zrak a stali
sa pre druhých blížnymi.



Slovo blížny už neslúži len k
vymedzeniu určitého druhu ľudí,
ktorí si zaslúžia moju pozornosť, ale
stáva sa vlastnosťou srdca. Boží
výchovný spôsob otázku Komu robiť
dobro? obracia a premieňa. Obracia
to, čo bolo v rabínskych školách
predmetom diskusií a kazuistík – kde
sú moje hranice a ako ďaleko mám
vo svojom súcite zájsť. „Kresťan,“
povedal Ján Pavol II., „sa nepýta,
koho má milovať, lebo z otázky Kto je
môj blížny? už logicky vyplývajú
hranice a podmienky (...) Správna
otázka neznie Kto je môj blížny? ale 
Komu sa mám stať blížnym? A
odpoveď znie: Ktokoľvek, kto je v
núdzi, i keď ho nepoznám, sa stáva
mojím blížnym, ktorému mám
pomáhať.“[15] Je to blízkosť,[16] ktorá
nám pripomína naše povolanie byť
blízkym svojim blížnym, byť
ostrovom milosrdenstva v strede
mora ľahostajnosti.“[17]

Cesta k plnosti Zákona



Dalo by sa povedať, že rozhovor so
znalcom zákona je akýmsi zhrnutím
cesty od mravných predpisov
Starého zákona k plnosti mravného
života v Kristovi. Zákon vyvoleného
ľudu, ako pripomína svätý Pavol, je
svätý, spravodlivý a dobrý,[18] nie
však definitívny. Slúži predovšetkým
na to, aby pripravil ľudské srdce na
príchod nášho Pána.

Zdá sa, akoby farizejova otázka 
Učiteľ, ktoré prikázanie v Zákone je
najväčšie?[19] odrážala istú
vyčerpanosť z veľkého počtu
predpisov, ktoré boli zavedené do
náboženského života Izraela ako
právne normy. Ježiš Kristus si raz
posťažoval na učiteľov zákona:
„Zaťažujete ľudí bremenami, ktoré
nemožno uniesť, ale sami sa tých
bremien ani jediným prstom
nedotknete.“[20] Z tradícií sa niekedy
stáva zámienka k obchádzaniu
Božích prikázaní: Pán napríklad
odsudzuje postoj tých, ktorý darom



pre chrám obchádzali povinnosť
starať sa o rodičov.[21]

Ježiš sa zameriava na to podstatné –
na lásku k Bohu a blížnemu. Plní sa
tak to, čo hovorí sám o sebe, že
neprišiel „zrušiť Zákon alebo
Prorokov; neprišiel som ich zrušiť,
ale naplniť.“[22] Zmluva, ktorú Boh
uzavrel so svojím ľudom, obsahovala
určité predpisy, pričom ich
pôvodným zmyslom nebolo ľudí
zaťažovať, ale viesť cestou slobody:
„Hľa, dnes som predložil pred teba
život i šťastie a smrť i nešťastie a
prikazujem ti, aby si miloval Pána,
svojho Boha, kráčal po jeho cestách a
zachovával jeho príkazy, ustanovenia
a nariadenia. Potom budeš žiť a
rozmnožíš sa – a Pán, tvoj Boh, ťa
bude žehnať v krajine, do ktorej sa
uberáš, aby si ju prevzal do
vlastníctva.“[23]

Zem zasľúbená Židom je obrazom
vnútornej krajiny pre mužov i ženy



všetkých čias, do ktorej môžeme
vstúpiť, ak budeme žiť pravý zmysel
Pánových prikázaní. Tie sú bránou k
spojeniu s Bohom. Každá iná krajina
mimo nej je nehostinná: „To, čo je
potrebné k dosiahnutiu šťastia, nie je
pohodlný život, ale zamilované
srdce.“[24]

Obradné a právne ustanovenie
izraelského národa bolo s príchodom
Ježiša Krista zrušené, ale Desatoro
Božích prikázaní platí stále: zahŕňa
základné mravné zásady potrebné k
tomu, aby sme milovali Boha
(postaviť ho nadovšetko, mať v úcte
jeho sväté meno, svätiť sviatočné dni,
ako napríklad kresťania nedeľu) a
ostatných ľudí; aby sme pestovali
lásku a úctu k rodičom, chránili
život, usilovali sa o čistotu srdca a
podobne. Koľko generácií Izraelitov
rozjímalo o pravde a požiadavkách
Otca obsiahnutých v týchto desiatich
slovách! „Tvoja náuka je mojím
večným dedičstvom, lebo je slasťou



môjmu srdcu.“[25] Sú dôkazom
milosrdenstva Boha, ktorý nechce,
aby sme zišli z cesty, ktorý chce, aby
sme mali život v plnosti. Svet sa
môže občas proti Božím prikázaniam
vzbúriť a pokladať ich za nemoderné
predpisy, vlastné skorému štádiu
ľudstva. Existuje však dostatok
príkladov ľudí, ktorí sa zrútili, a
spoločností, ktoré sa rozpadli, keď si
mysleli, že ich môžu ignorovať.
Desatoro je konštantou vnútorného
sveta človeka: pokiaľ ho poruší, jeho
srdce sa znetvorí.

Aby ste boli deťmi Otca

Desatoro je zakotvené v Novom
zákone, ktorý ustanovil Ježiš Kristus
svojou spasiteľskou smrťou na kríži.
Tento Nový zákon je milosť Ducha
Svätého daná skrze vieru v Krista.[26]

Teraz sa už nemáme usilovať len o
morálny horizont, ale máme žiť v
Ježišovi a stále viac sa mu podobať;
dovoliť Duchu Svätému, aby nás



zmenil, aby sme mohli plniť jeho
prikázania.

Ako sa viac podobať Ježišovi
Kristovi? Kde môžeme vidieť, aký
bol? Katechizmus hovorí, že
„blahoslavenstvá vykresľujú tvár
Ježiša Krista a opisujú jeho lásku“.[27]

V blahoslavenstvách zachytených v
evanjeliách vidíme obraz nášho
Pána, jeho tvár zjavujúcu Otcovu
milosrdnú lásku ku všetkým ľuďom.
Blahoslavenstvá obsahujú prísľuby
dané vyvolenému národu,
zdokonaľujú ich však tým, že sa
zameriavajú nie na vlastníctvo
krajiny, ale na nebeské kráľovstvo.[28]

Prvé štyri blahoslavenstvá v
Matúšovom evanjeliu sa vzťahujú na
životný postoj či spôsob života,
zameriavajúce sa na Ježišove slová:
[29] Blahoslavení chudobní v duchu, 
plačúci, tichí, lační a smädní po
spravodlivosti. Vyzývajú nás, aby sme
dôverovali Bohu, nie vlastnými



silami, ale aby sme znášali utrpenie v
kresťanskom duchu, aby sme boli
trpezliví. K nim sa pridávajú ďalšie,
ktoré kladú dôraz na skutky:
Blahoslavení milosrdní, čistého
srdca,tí, čo šíria pokoj, a potom ešte
ďalšie, ktoré nám pripomínajú, že kto
chce nasledovať Ježiša, musí znášať
protivenstvá;[30] má to však robiť s
radosťou, lebo „šťastie nebeské patrí
tým, ktorí dokážu byť šťastní na
zemi“.[31]

Blahoslavenstvá nepochybne
vyjadrujú milosrdenstvo Boha, ktorý
sa zaväzuje, že každého, kto ho
nasleduje, obdaruje nesmiernou
radosťou: „Radujte sa a jasajte, lebo
máte hojnú odmenu v nebi.“[32] Nejde
o žiadnu zbierku aforizmov, ktoré by
slúžili na to, aby sme si predstavovali
nejaký utopický lepší svet, ktorý nám
niekto umožní, či na to, aby sme v
nich hľadali falošnú útechu v
momentálnych ťažkostiach. Preto sú
tiež blahoslavenstvá nazývané



náročnými Božími výzvami
adresovanými ľudskému srdcu,
povzbudzujúce človeka k tomu, aby
sa už tu na zemi usiloval o dobro a
spravodlivosť.

Rozjímanie nad blahoslavenstvami
(napríklad v modlitbe) nám pomôže
spoznať, ako ich uplatniť v
každodennom živote. Napríklad
miernosť sa môže často prejavovať
ako „prívetivý úsmev pre toho, čo ťa
obťažuje; mlčanie pri
nespravodlivom obvinení; láskavý
rozhovor s tými, čo ťa otravujú a
vyčerpávajú; každodenné úsilie
povzniesť sa nad drobnými
malichernosťami a bezočivosťou ľudí,
ktorí s tebou žijú...“[33]

Kto sa snaží žiť podľa ducha
blahoslavenstiev, obohacuje svoju
osobnosť o postoje a spôsoby
posudzovania, ktoré mu uľahčia
plnenie prikázaní. Čisté srdce mu
umožní vidieť v každom človeku



Božiu tvár a brať ho ako niekoho, kto
si zaslúži úctu, a nie ako niekoho, kto
je len predmetom uspokojenia
zvrátených túžob. Kto okolo seba
vytvára pokoj, ten žije ako Božie
dieťa a vidí v ostatných ľuďoch Božie
deti. Kráča „vzácnou cestou“[34] lásky,
ktorá „všetko znáša, všetko verí,
všetko dúfa, všetko vydrží“.[35] Krivdy
premieňa na príležitosť k tomu, aby
milovalo a modlilo sa za tých, ktorí
páchajú zlo.[36] Ak prispôsobíme svoje
srdce blahoslavenstvám,
uskutočníme ideál, ktorý nám
predkladá Ježiš Kristus: „Buďte
milosrdní, ako je milosrdný váš
Otec.“[37]Staneme sa nositeľmi Božej
lásky, naučíme sa vidieť v druhom
blížneho, ktorý potrebuje našu
pomoc; budeme v Kristovi dobrým
Samaritánom, ktorý koná milosrdne,
aby naplnil zákon lásky. Naše srdce
sa rozšíri, ako sa rozšírilo srdce
Panny Márie.

Carlos Ayxelá – Rodolfo Valdés



[1] Porov. Lk 10, 25.

[2] Lk 10,26.

[3] Lk 10,27 (porov. Dt 6, 5).

[4] Lk 10,27 (porov. Lv 19,18).

[5] Porov. Mt 22, 40.

[6] Lk 10, 28.

[7] Porov. Lk 10, 29.

[8] Lk 10,29.

[9] Homília sobre el grande y santo
Sábado (PG 43, 462).

[10] Lk 10, 34.

[11] Svätý Augustín, Kázeň 131, 6.

[12] Lk 10, 37.

[13] Lk 10, 37.



[14] František, Posolstvo, 24-1-2014.

[15] Svätý Ján Pavol II., Posolstvo, 2-
II-1999.

[16] František, ex.ap.Evanjelium
Gaudium (24-XI-2013), č.169.

[17] František, Posolstvo, 4-X-2014.

[18] Porov. Rim 7, 12.

[19] Mt 22, 36.

[20] Lk 11, 46.

[21] Mt 15, 3-6.

[22] Mt 5, 17.

[23] Dt 30, 15 - 16.

[24] Sv. Josemaría, Brázda, 795.

[25] Ž 119, 111.

[26] Porov. sv. Tomáš Akvinský, Suma
teologická, I-II, q. 106, a. 1, c. a ad 2,



cit. v: sv. Ján Pavol II., enc. Veritas
Splendor, 6-VIII-1993, č.24.

[27] Katechizmus katolíckej cirkvi, č.
1717.

[28] Porov. Katechizmus katolíckej
cirkvi, č.1716.

[29] Porov. Mt 5, 3-12.

[30] Porov. Mt 5, 10-12

[31] Sv. Josemaría, Vyhňa, 1005.

[32] Mt 5, 12.

[33] Sv. Josemaría, Cesta, 173.

[34] 1 Kor 12, 31.

[35] 1 Kor 13, 7.

[36] Porov. Mt 5, 44-45.

[37] Lk 6, 36.

Carlos Ayxelá – Rodolfo Valdés



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/chod-a-rovnako-konaj-aj-ty-
bozi-zakon-a-milosrdenstvo/

(13.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/chod-a-rovnako-konaj-aj-ty-bozi-zakon-a-milosrdenstvo/
https://opusdei.org/sk-sk/article/chod-a-rovnako-konaj-aj-ty-bozi-zakon-a-milosrdenstvo/
https://opusdei.org/sk-sk/article/chod-a-rovnako-konaj-aj-ty-bozi-zakon-a-milosrdenstvo/

	​„Choď a rob aj ty podobne!“ Boží zákon a milosrdenstvo.

