
opusdei.org

Cesta k storočnici
(1): Povolanie, misia
a charizma

V tomto období prípravy na
storočnicu, ktoré sme začali s
regionálnymi zhromaždeniami,
nás Prelát vyzýva uvažovať nad
identitou, históriou a misiou
Opus Dei. Cieľom tejto série je
prehĺbiť chápanie charizmy
prostredníctvom jedného z jej
základných aspektov:
posväcovania práce. Tento prvý
článok skúma špecifickosť Diela
v rámci Cirkvi a rozvíja koncept
povolania a poslania v kontexte
bežného života.



10.10.2024

Zhrnutie článku

V článku sa predstavujú koncepty
povolania a misie, aby sme mohli
uvažovať o Božích plánoch pre
každého jednotlivca. Predstavuje sa
povolanie svätého Josemaríu a
poslanie Diela, pričom sa zdôrazňuje
jeho teologicko-ekleziálny rámec.
Čitateľ je vedený k tomu, aby
rozpoznal, že kázanie svätého
Josemaríu hovorí o povolaní a
poslaní v kontexte práce a
každodenného života, a potom z toho
vyvodzuje závery.

Postupne sa snažíme upresniť
predmet poslania tohto nového diela,
ktorým je Opus Dei, a pýtame sa,
prečo ho Pán chcel a inšpiroval,
pričom sa odvolávame najmä na
texty svätého Josemaríu.



Snaha článku je zamerať sa na
špecifickosť Diela v rámci
univerzálnej misie Cirkvi Ježiša
Krista. Uznáva sa, že v samotnom
jadre misie nového diela sa nachádza
konkrétna vízia práce ako reality,
ktorá môže byť posvätená a ktorá
posväcuje.

Článok otvára témy, ktoré sa budú
ďalej rozvíjať v nasledujúcich
kapitolách, aby ukázal, že mnohé
črty ducha Diela, ktoré poznáme a
žijeme, vychádzajú z tejto ľudskej a
božskej centrálnej hodnoty práce.

Čitateľ si môže sám vyvodiť záver, že
povolanie do Diela si vyžaduje jasné
volanie k práci a túžbu pracovať v
Kristovi.

Na záver sa uvádza, že misia
predchádza inštitúcii a že misia Opus
Dei by v zásade mohla byť
kompatibilná s rôznymi
inštitucionálnymi formami, pokiaľ jej



umožnia plniť špecifické poslanie,
ktoré prijala od Boha.

Povolanie, misia a charizma

Na počiatku bolo Slovo. Všetko bolo
stvorené v Slove a skrze Slovo. Boh
povoláva do bytia všetko, čo existuje.

Plodný Boží život je životom
medziľudských vzťahov. Božie cesty –
tvorenie a ukončenie – majú za cieľ
osobné bytie: Otec splodzuje Syna, z
Otca a Syna vychádza Duch Svätý.
Keď Boh tvorí, koná podľa tej istej
logiky: chce mať pred sebou osobné
bytosti podľa vzoru Syna a z lásky. Ak
Boh povoláva k existencii celý
vesmír, je to preto, že chce osobné
bytosti, ktoré budú mať účasť na jeho
živote: slobodné bytosti, ktoré ho
budú môcť poznať a milovať.

1. 



Takže, v istom zmysle, celý svet je
výsledkom povolania. Každý z nás
bol osobne povolaný k existencii: s
vlastnou tvárou, s vlastným hlasom, s
farbou svojich očí. Každý z nás so
svojím vlastným "ja" pred Božím "ty".
Preto Boh chcel svet a stvoril ho:
pretože myslel na každého z nás.

Povolanie: od strachu k radosti

Slovo povolanie je slovo dôverné,
otcovské. Nie je to vzdialené slovo,
ale blízke, slovo adresované všetkým.
Slovo, ktoré odhaľuje, volá a pozýva.
V skutočnosti je celá história spásy
neustálou históriou povolaní,
nepretržitých volaní, ktoré Boh
smeruje v čase a priestore k mužom
a ženám z rôznych miest a
historických období: k vládcom aj
obyčajným ľuďom, k celým mestám,
národom a pokoleniam.

Kázanie svätého Josemaríu nás
približuje k pojmu povolania,
ukazujúc nám jeho veľkosť a



univerzálnosť. Zakladateľ Opus Dei
prispel k tomu, že sa o povolaní
začalo hovoriť v časoch, pred
Druhým vatikánskym koncilom, keď
sa tento pojem možno chápal príliš
obmedzene. Takto obnovil učenie
mnohých svätých a znovu jasne
hovoril o povolaní ako o niečom, čo
je spoločné pre všetkých ľudí.

Stretnúť sa s pojmom povolanie v
bodoch Cesty a v homíliách svätého
Josemaríu mohlo spočiatku vyvolať
určitú mieru prekvapenia, možno aj
strach. No hneď potom priniesol
radosť, keď sme si uvedomili, že
kontext, v ktorom o ňom hovoril,
bola obyčajná každodennosť:
štúdium a práca, priateľstvá a rodina,
kultúrne záľuby a všetky profesie...
Takto chápané povolanie osvetľovalo
a dodávalo význam tomu, čo sa na
prvý pohľad zdalo bezvýznamné.
Vďaka tomuto posolstvu svätého
Josemaríu sa slovo povolanie pre
mnohých mužov a ženy stalo



blízkym, otcovským a dostupným
pojmom.

„Povolanie zapaľuje svetlo, ktoré
nám umožňuje spoznať zmysel našej
existencie. Znamená presviedčať sa
vo svetle viery o príčine našej
pozemskej skutočnosti. Náš život,
terajší, minulý i ten budúci získava
nový význam, získava hĺbku, o ktorej
sme predtým ani netušili. Všetky veci
a udalosti teraz zaujímajú svoje
pravé miesto: chápeme, kam nás
chce Pán viesť a cítime sa byť akoby
unášaní úlohou, ktorá sa nám
zveruje.“ (Ísť s Kristom, č. 45).

Nikto nie je vyčlenený

Mnohých ľudí, ktorí počúvali kázne
svätého Josemaríu, prekvapila a
nadchla jeho dôraznosť v tom, že na
odpoveď na Božie volanie nie je vždy
potrebné meniť svoje postavenie vo
svete, prácu či bežné rodinné
okolnosti. Toto volanie totiž zaznieva
práve tam, v bežnom kontexte života



moderného muža alebo ženy.
Prichádza možno nečakane, možno v
momente, keď máš práve v rukách
svoje pracovné nástroje.

Spôsob, akým svätý Josemaría
hovoril o povolaní, bol zakorenený v
hlbokom biblickom základe a presne
definoval konkrétnu hodnotu
všeobecného teologického pojmu:
Boh volá každého človeka, aby ho
spoznal a miloval. Všetci dostávame
povolanie stotožniť sa s jeho Synom a
mať účasť na jeho Duchu. Preto
existujeme; všetci, bez výnimky:
zdraví aj chorí, bohatí aj chudobní,
manuálni pracovníci aj intelektuáli,
tí s mnohými talentmi aj tí s menšími
schopnosťami pre určité činnosti.

Povolanie, ktoré spočíva v poznaní a
milovaní nášho Stvoriteľa, v
podobaní sa jeho Synovi, ktorý sa stal
človekom, pretože sme boli stvorení
v Kristovi, má svoje meno: je to
povolanie k svätosti, teda k účasti na



Božom živote, lebo on jediný je svätý.
Každý človek toto povolanie dostáva,
či už je súčasťou Božieho ľudu,
Cirkvi, alebo je k nej len
nasmerovaný, aj keď ju zatiaľ
nepozná. Boh volá všetkých, nikoho
nevylučuje, aby sa zúčastnili na jeho
živote. Kristus Ježiš prelial svoju krv,
zomrel na kríži a vstal z mŕtvych,
aby naše Božie synovstvo, ktoré bolo
hriechom zatienené a takmer
stratené, mohlo byť v ňom obnovené.

Keď však Boh volá, vždy to súvisí s
určitým poslaním, s úlohou, ktorú
chce zveriť. Vidíme to jasne v
dejinách spásy. Boh oslovuje každého
človeka: choď, urob toto; konaj, ako
ťa naučím; opusti túto zem; hovor v
mojom mene; choď na miesto, ktoré
ti ukážem... Skoro akoby hovoril: „Ja
som ťa na toto stvoril!“ V skutočnosti
by sme mohli povedať, že všetky tieto
konkrétne misie sú naplnením
pôvodného poslania, ktoré Stvoriteľ
zveril ľudstvu v Knihe Genezis: „Boh



vzal človeka a umiestnil ho do
záhrady Eden, aby ju obrábal a
strážil“ (Gn 2,15).

Univerzálnemu povolaniu k svätosti
zodpovedá rovnako univerzálna
misia: pretvoriť sa na obraz Syna,
aby sme milovali bratskou a
synovskou láskou a odmietali skutky
hriechu. Pretvoriť sa na Syna
znamená zúčastniť sa na jeho
poslaní, teda priniesť späť do
poriadku svet, ktorý bol narušený
hriechmi ľudí, a priviesť ho späť k
Otcovi v Duchu Svätom. Takéto
poslanie navyše zahŕňa aj dejiny. Ak
povolanie vyžaduje konkrétnu
odpoveď, naplnenie misie sa
uskutočňuje skôr historicky: tým, že
sa stávame tým, kým máme byť, a
premieňame svet tak, aby sa stal tým,
čím ho Boh vždy chcel mať.

Jedna špecifická misia Cirkvi

Sám Boh, keď stvoril svet, otvoril
dejiny možnosti prijatia misií. Je to



misia Slova, ktoré Otec poslal na svet,
aby prijalo ľudskú prirodzenosť,
dovŕšilo stvorenie a vykúpilo človeka
z hriechu, navracajúc mu plnú
dôstojnosť syna v Synovi. Je to misia
Ducha Svätého, ktorého posielajú
Otec a Syn do sveta a do dejín, aby
veriacich pretváral na obraz Syna a
zjednotil ich v Kristovom tele. Cirkev
Ježiša Krista sa zrodila z týchto
dvoch misií a je ich predĺžením v
dejinách (porov. Druhý vatikánsky
koncil, Lumen gentium, č. 2-4). Celá
Cirkev je povolaná a poslaná:
povolaná kázaním Božieho
kráľovstva Ježišom a po jeho
Zmŕtvychvstaní poslaná do všetkých
národov, aby učila evanjelium a
krstila ich v mene Otca, Syna a Ducha
Svätého.

Cirkev existuje a žije pre toto
poslanie, a tejto úlohe sa venujú
rôzne misie, ktoré Duch Svätý
vzbudzuje počas dejín. Tak ako sú
rôzne a krásne kvety na zemi, také



rôzne a krásne sú misie, ktoré Boh
zveril toľkým svätcom a sväticiam,
nespočetným kresťanským
komunitám, laikom a kňazom,
rehoľníkom a rehoľníčkam: misie,
ktoré prispeli a naďalej prispievajú k
jedinej missio Ecclesiae.

„Pánova záhrada má nielen ruže
mučeníkov, ale aj ľalie panien,
brečtany manželov a fialky vdov.
Jedným slovom, moji drahí, nech v
žiadnom stave života ľudia
nepochybujú o svojom povolaní:
Kristus zomrel za všetkých. S úplnou
pravdou bolo o ňom napísané: ‚Chce,
aby boli všetci ľudia spasení a
poznali pravdu‘ (1 Tim 2,4)” (sv.
Augustín, Kázeň 304, 3, 2).

Keď poznáme život svätého
Josemaríu a počúvame jeho kázanie,
chápeme, že aj on dostal od Boha – v
Cirkvi a s Cirkvou – špecifickú misiu.
Keď Magistérium vyhlásilo jeho
svätosť a uviedlo ho ako príklad,



uznalo tým misiu, ktorú dostal svätý
Josemaría, ako súčasť samotnej misie
Cirkvi.

Krátko po začiatku svojej kňazskej
služby sa svätý Josemaría rozhodol
dať názov misii, ktorú dostal od
Boha, aby ju jeho duchovní synovia a
dcéry mohli pokračovať v histórii:
Opus Dei, Božie dielo, operatio Dei.
Zdôrazňujúc Božiu iniciatívu, začal o
nej hovoriť ako o novom založení,
pričom označil 2. október 1928 ako
„deň, keď Pán založil svoje
Dielo“ (Apuntes íntimos, č. 306, 2.
október 1931).

Nech je misia inšpirovaná Duchom
Svätým v dejinách ľudí akokoľvek
rozsiahla a všeobecná – a misia Opus
Dei taká určite je, až do tej miery, že
ju svätý Josemaría opísal ako more
bez brehov – každé nové založenie
bude vždy mať osobitnú črtu, ktorá
odôvodní jeho účel.



Hľadanie tejto osobitnej črty,
špecifickosti misie alebo nového
založenia, neznamená oddeliť ju od
iných iniciatív inšpirovaných
Duchom Svätým, ale skôr ju lepšie
spoznať. Preto špecifickosť Opus Dei
nemožno definovať v kontraste s
tým, čo robia alebo nerobia iní,
vyzdvihujúc rozdiely alebo
rozdeľujúc pole pôsobnosti.
Špecifickosť tých, ktorí pracujú v
Pánovej vinici, má byť zdôraznená
tak, že nikdy nestratíme zo zreteľa
jedinú misiu celej Cirkvi, v duchu
jednoty, ktorá hľadá spoločenstvo.

V každom novom založení existuje
citlivý vzťah medzi špecifickosťou a
tradíciou, medzi tým, čo je alebo sa
zdá byť nové, a tým, čo v
kresťanskom posolstve musí
nevyhnutne zostať rovnaké. Existujú
úlohy, ktoré Cirkev vo svojom živote
a tradícii uznáva za nevyhnutné pre
misiu, ktorú prijala od Krista.
Napríklad: povzbudzovať Boží ľud k



svätosti a stotožneniu sa s Ježišom
Kristom, učiť všetkých osobnému a
synovskému vzťahu s Bohom,
umiestniť Eucharistiu do centra
života veriacich, podporovať
disponibilitu kňazov vysluhovať
sviatosť pokánia, udeľovať sviatosti
tak, aby boli prijímané s úžitkom,
pripomínať všetkým pokrsteným, že
sú apoštolmi vo svete, ktorý
potrebuje reevanjelizáciu, šíriť
učenia pastierov, koncilov a osobitne
rímskeho pápeža...

Ako chápať vieru, ktorú svätý
Josemaría prežíval pred storočím,
keď začínal Opus Dei, a ako on sám
pochopil novotu, ktorú Opus Dei
prinášalo?

S týmto zámerom chceme počas
týchto rokov pred stým výročím
založenia Opus Dei (1928–2028)
znovu prečítať a hlbšie sa venovať
niektorým prvkom špecifickosti,
ktoré charakterizujú jeho misiu, a



znovu preskúmať charizmy, ktoré
Boh udelil a neustále udeľuje jeho
členom, aby sa táto misia naplnila.

„Usmerniť svet k Bohu
prostredníctvom práce“

Mnoho textov svätého Josemaríu
hovorí o cieľoch nového založenia.
Sú to ciele na prvý pohľad všeobecné,
pretože prispievajú, ako by mali, k
všeobecnému dobru Cirkvi, k
posväcovaniu duší a ku kresťanskej
premene sveta. A predsa sú to ciele,
ktoré smerujú k špecifickej, osobitnej
misii, ktorá osvetľuje celý život tých,
ktorí prijímajú toto Božie povolanie.
Túto misiu by sme mohli vyjadriť
napríklad týmito slovami: „Usmerniť
svet k Bohu prostredníctvom práce“;
alebo: „Premeniť pozemské
skutočnosti a na ich vrchol položiť
Kristov kríž, aby boli všetky ľudské
činnosti očistené od hriechu,
posvätené zvnútra a prijali Kristovu
podobu“. V tejto misii, ako to



upresňuje svätý Josemaría, členovia
Diela „posvätia seba, posvätia
druhých a posvätia samotný svet“. K
tejto misii prispievajú kňazi aj laici,
ale s danou členitosťou: prví by mali
slúžiť najmä tým druhým, pretože
táto misia priamo a bezprostredne
oslovuje veriacich laikov (porov.
Druhý vatikánsky koncil, Lumen
gentium, č. 31, 36).

„To je tajomstvo svätosti, o ktorom
kážem už toľko rokov: že Boh nás
všetkých povoláva, aby sme ho
napodobňovali; vás i mňa volá, aby
sme — žijúc uprostred sveta, ako
ľudia z ulice — postavili Krista, nášho
Pána, na vrchol všetkých poctivých
ľudských činností. Teraz budete ešte
lepšie rozumieť tomu, že ak by niekto
nemal rád prácu, ktorú má
vykonávať, ak by sa naozajstne
neangažoval v nejakej ušľachtilej
pozemskej práci a tak ju posväcoval,
ak by mu chýbalo zamestnanie,
nikdy by neprenikol do



nadprirodzenej podstaty učenia,
ktoré vám tu tento kňaz vysvetľuje,
pretože by mu chýbala jedna
základná a nevyhnutná podmienka:
byť dobrým pracovníkom.“ (Boží
Priatelia, č. 58).

Vzývanie v modlitbe Preces v Opus
Dei, ktoré je určené na príhovornú
modlitbu Ad sanctum Iosephmariam,
conditorem nostrum, a ktoré má v
niekoľkých riadkoch zhrnúť podstatu
jeho posolstva, dáva centrálne miesto
posväcovaniu práce, pričom
zdôrazňuje jej apoštolskú a
misionársku dimenziu: Intercede pro
filiis tuis, ut fideles spirítui Operis Dei,
laborem sanctificemus et animas
Christo lucrifacere quaeramus.

Okolo osi práce v Kristovi sa
skutočne zdajú krúžiť všetky ostatné
aspekty kresťanskej perspektívy,
ktoré svätý Josemaría videl osvietené
v novom založení, ktoré od neho Boh
žiadal: možnosť nájsť Boha a hľadať



svätosť v bežnom živote; univerzálny
rozsah povolania k svätosti;
napodobňovanie skrytého života
Ježiša a svätej rodiny z Nazareta;
veľmi špeciálna úcta k osobe svätého
Jozefa – remeselníka, pracovníka – až
do tej miery, že členovia Diela
obnovujú svoje začlenenie do Opus
Dei počas jeho sviatku; Božie
synovstvo ako účasť na misii Syna
zmieriť všetky veci s Otcom skrze
Ducha; apoštolát priateľstva a dôvery,
ktorý sú členovia tejto inštitúcie
povolaní vykonávať so svojimi
pracovnými kolegami a v
spoločenských vzťahoch; trvalosť
Opus Dei, pokiaľ budú ľudia na zemi
pracovať... Všetky tieto aspekty sú
odrazmi základného svetla, ktorého
ústredným bodom je nové
pochopenie božskej dimenzie ľudskej
práce.

Je špecifickosť jeho poslania, ako bolo
načrtnuté vyššie, charizmou Opus
Dei? Aký je vzťah medzi povolaním,



misiou a charizmou? V Písme a v
dejinách Cirkvi má pojem charizma
veľmi široký význam. Hlavne však
odkazuje na „dar, ktorý Boh udeľuje
na splnenie misie.“ V tomto zmysle
dynamika povolania a misie
predchádza pojem charizmy. Božie
slovo povoláva, aby zverilo misiu;
potom Boh udeľuje potrebné
charizmy a dary na jeho vykonanie.
Niekedy v bežnom jazyku používame
slovo charizma aj na označenie daru
alebo určitej spirituality, aby sme
vyjadrili, že ide o dar Ducha, Božiu
iniciatívu: Boh je ten, ktorý povoláva,
udeľuje svoju milosť, pomáha a
vedie, pričom otcovsky očakáva
spoluprácu človeka.

„Keď Boh, náš Pán, plánuje nejaké
dielo v prospech ľudí, najskôr myslí
na osoby, ktoré použije ako
nástroje... a udeľuje im vhodné
milosti. Toto nadprirodzené
presvedčenie o Božskosti diela nám
napokon dá taký intenzívny



entuziazmus a lásku k Dielu, že sa
budete cítiť nesmierne šťastní, keď sa
obetujete, aby sa
uskutočnilo“ (Instrucción, 19-
III-1934, č. 48-49).

Boh udeľuje ľuďom milosť a charizmy
Ducha, aby splnili poslanie, ku
ktorému sme všetci povolaní: byť
svätí a stotožniť sa s Kristom. Tým,
ktorých povoláva k špecifickému
poslaniu, k určitému pastoračnému
cieľu v Cirkvi, Boh udeľuje vhodné
dary a charizmy na jeho vykonanie.
Aby sme rozpoznali konkrétnu
charizmu nového založenia, a teda aj
charizmu Opus Dei, je potrebné
zamyslieť sa nad jeho poslaním, tak
ako ho načrtol jeho zakladateľ.

Netreba tiež zabúdať, že poslanie
Opus Dei predchádza jeho zriadeniu.
V zásade je toto poslanie zlučiteľné s
rôznymi kánonickými
inštitucionálnymi formami, či už
súčasnými, alebo budúcimi, pokiaľ



umožňujú uskutočniť to, čo Boh
požadoval od jeho zakladateľa:
hľadať svätosť a plnosť Božieho
synovstva uprostred sveta
prostredníctvom vykonávania bežnej
práce, usmerňovať všetky ľudské
činnosti k Bohu a transformovať ich,
aby nadobudli forma Christi.

Napokon, pochopiť a prehĺbiť misiu
Opus Dei je úloha, ktorá je do istej
miery nevyčerpateľná, jednoducho
preto, že ide o autentický teologický
fakt, ktorého autorom je Boh. Toto
poslanie je otvorené v dejinách a je
podporované tvorivým Duchom
Svätým, a preto je schopné formovať
rôzne epochy a situácie: ide o
charizmu, ktorá sa v priebehu dejín
bude stelesňovať v mnohých osobách
v rozmanitých podmienkach.
Pneumatologická dimenzia poslania
spôsobuje, že spôsob bytia a života
tých, ktorí ho uskutočňujú, možno
skôr definovať ako ducha než ako 



literu. Preto má Opus Dei ducha,
ducha Diela.

Prehlbovanie zmyslu tohto poslania
a ducha, tak ako ho vnímal svätý
Josemaría vo svojej osobnej meditácii
a ako ho odovzdával vo svojej kázni,
bude predmetom ďalšieho článku.

Túto sériu koordinuje prof. Giuseppe
Tanzella-Nitti. Spolupracuje na nej aj
viacero ďalších spoluautorov, z
ktorých niektorí sú profesormi a
profesorkami Pápežskej univerzity
Santa Croce v Ríme.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/cesta-k-storocnici-
povolanie-misia-a-charizma/

(18.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-povolanie-misia-a-charizma/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-povolanie-misia-a-charizma/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-povolanie-misia-a-charizma/

	Cesta k storočnici (1): Povolanie, misia a charizma

