
opusdei.org

Cesta k storočnici
(7): Práca a ľudské
činnosti preniknuté
Kristovým
tajomstvom

Skrytý život Ježiša v Nazarete
odhaľuje, že práca a
každodenné úlohy majú hlbokú
božskú hodnotu: môže byť
cestou zjednotenia s Bohom,
povolaním, ktoré sa usiluje
napodobňovať celý Pánov život.
Rozličné okolnosti, v ktorých sa
odohráva obyčajný život a
každodenná práca, dávajú
tomuto povolaniu skutočne
univerzálny rozmer:



sprístupňujú ho nesmiernej
väčšine mužov a žien všetkých
čias.

07.01.2026

Každá teológia práce by mala
vychádzať z jednoduchého
historického faktu, no s
ďalekosiahlymi dôsledkami: Ježiš z
Nazareta, Slovo, ktoré sa stalo telom,
pracoval. Tak ako téma ľudskej práce
nebola počas stáročí vždy prítomná v
teologickej reflexii, ani práca Božieho
Syna na zemi spravidla nezaujímala
ústredné miesto v rozličných
spiritualitách, ktoré ponúkalo
kresťanské ohlasovanie.

Priama a výslovná podoba Ježišovho
učenia sprostredkovaného počas
jeho verejného života – podobenstvá,
reči, zázraky, príklad – prirodzene
priťahovala väčšiu pozornosť než



roky obyčajného života: približne
tridsať rokov, z ktorých možno
predpokladať, že aspoň pätnásť bolo
venovaných manuálnej práci. V
katechéze, v umeleckých
zobrazeniach, v teologických dielach,
v patristických a duchovných
komentároch sa tri roky verejného
života – zavŕšené veľkonočným
tajomstvom jeho smrti a
zmŕtvychvstania – pochopiteľne
zvýraznili viac než zvyšok jeho
existencie.

Z tohto dôvodu sa cirkevná tradícia
často odvolávala na dlhé roky v
Nazarete a nazývala ich skrytým
životom: skrytým preto, že plynul
mimo svetiel reflektorov, ponorený
do každodenného života, podobného
životu mnohých iných mladých ľudí
jeho mesta a okolia. Svedectvo
evanjelií je v tomto smere jasné:
„Počúvalo ho mnoho ľudí a s údivom
hovorili: "Skade to má tento? Aká to
múdrosť, ktorej sa mu dostalo, a



zázraky, čo sa dejú jeho rukami?!
Vari to nie je tesár, syn Márie a brat
Jakuba a Jozesa, Júdu a Šimona? A
nie sú tu s nami aj jeho sestry?" A
pohoršovali sa na ňom”(Mk 6,2–3).

Grécky termín tékton, ktorým
evanjeliá označujú Ježišovu prácu –
známeho ako „remeselníka“ alebo
„tesárovho syna“ (porov. Mk 6,3; Mt
13,55) –, zahŕňa celý rad manuálnych
zručností určitej úrovne. Preložený
do latinskej Vulgáty ako faber,
okamžite evokoval prácu kováča či
tesára, remeslo toho, kto zručne
pracuje so železom a drevom. V
skutočnosti má tento pojem širší
význam: označuje remeselníka, ktorý
pracuje s rozličnými materiálmi, a
zahŕňa aj činnosť sochára. Pochádza
z rovnakého koreňa ako termín
„technika“, taký ústredný v
súčasnom živote.

Svätý Justín vo svojom Dialógu s
Tryfónom poznamenáva, že „kým bol



medzi ľuďmi, Ježiš vyrábal pluhy a
jarmá, a tak učil symbolom
spravodlivosti a potrebe usilovného
života“ (LXXXVIII, 8). Bezpochyby
išlo o platenú prácu, ako zodpovedá
kontextu života Jozefa, manžela
Márie, a bežnej praxi tých, ktorí bez
bohatstva a majetku zarábajú na
chlieb prácou svojich rúk. Takto
pracoval aj Ježiš: najprv ako
dospievajúci a učeň v Jozefovej dielni
a potom ako dospelý, už povolaný
živiť seba i svoju rodinu.

Hoci to boli roky skrytého života,
neznamená to, že by sa dosah jeho
práce obmedzoval len na domácnosť
v Nazarete. Je rozumné
predpokladať, že jeho remeslo
prispelo k zlepšeniu životných
podmienok jeho susedov,
opravovaním ich pracovných
nástrojov alebo výrobou užitočných
predmetov pre ich domácnosti –
nábytku, náčinia a iných
každodenných potrieb. Tak mala



Ježišova práca v dielni hlboký
rozmer služby, ktorý sa neskôr, keď
začal svoj verejný život, prejavil
iným spôsobom.

Po tom, čo pracoval ako tesár, v
krátkom čase, keď prechádza cestami
Galiley a Judey ako putujúci rabín,
pracuje ako učiteľ a lekár: učí, káže,
uzdravuje. „A Ježiš chodil po celej
Galilei, učil v ich synagógach, hlásal
evanjelium o kráľovstve a
uzdravoval každý neduh a každú
chorobu medzi ľuďom“ (Mt 4,23). Je
príznačné, že tieto tri slovesá – učiť,
kázať, uzdravovať – sú v evanjeliách
najčastejšie, keď sa hovorí o jeho
činnosti. Niektoré komentáre, ktoré
sprostredkúva Tradícia, pomerne
živo predstavujú obraz Ježiša ako
lekára. Práca učiť a uzdravovať
odhaľuje v Synovi Márie bežné črty
ľudskej práce. Ježiš vedie intenzívny
život, zakúša únavu, potrebuje spať,
je smädný a hladný (porov. Mt 14,13–



14; Mk 1,32–35; 3,20; 4,38; 6,31; Jn
4,6).

Objav, ktorý treba ohlásiť svetu

Ak Slovo, ktoré sa stalo telom, prijalo
dokonalú a úplnú ľudskú
prirodzenosť (porov. Lev Veľký, List
Flaviánovi, DH č. 293), nemalo by
prekvapovať, že každý kresťanský
itinerár, ktorého cieľom je
stotožnenie sa s Ježišom Kristom a
sprítomnenie jeho života v živote
jeho učeníkov, musí – aspoň na
nejakej úrovni – zahŕňať ľudskú
skúsenosť práce. Nemôže to byť inak.
Práca patrí k pôvodnému povolaniu
každého človeka a dokonalá ľudskosť
vteleného Slova nevyhnutne zahŕňa
aj tento rozmer.

Napriek tomu bola aspoň počas
druhého tisícročia kresťanskej éry
pomerne zriedkavá ponuka
nasledovania Krista, v ktorej by tento
konkrétny aspekt jeho života – jeho
práca – stál v centre. O to väčší



význam má v nedávnych dejinách
Cirkvi skutočnosť, že v roku 1928 sa
svätý Josemaría cítil Bohom
povolaný začať Dielo, ktorého
členovia by si brali za príklad
Ježišovu prácu a osobitným
spôsobom podporovali význam
napodobňovania činnosti, ktorú
vykonával počas rokov svojho
obyčajného života:

„V roku 1928 som jasne pochopil, že
Boh si želá, aby si kresťania brali
príklad z celého Pánovho života.
Osobitne som videl príklad jeho
skrytého života, života bežnej práce
uprostred ľudí: Pán chce, aby mnoho
duší našlo svoju cestu práve v rokoch
jeho tichého a nenápadného života.
(…) Snívam— a ten sen sa už stáva
skutočnosťou — o zástupoch Božích
detí, posväcujúcich sa vo svojom
bežnom občianskom živote a
zdieľajúcich túžby, predstavy a
námahy spolu s ostatnými ľuďmi.
Chcel by som im zakričať túto božskú



pravdu: ak zotrvávate uprostred
sveta, nie je to preto, že by na vás
Boh zabudol, že by vás Pán nebol
povolal. Pozval vás, aby ste
pokračovali vo vykonávaní
pozemskýchčinností a v prežívaní
úzkostí tohto sveta. Chce, aby ste
vedeli, že vaše ľudské povolanie, vaše
zamestnanie a vaše schopnosti nie sú
vzdialené jeho božským plánom, ale
že on sám ich posvätil ako najmilšiu
obetu Otcovi“ (Ísť s Kristom, č. 20).

Dve perspektívy, okrem iných,
spojené s touto intuíciou, sa budú v
kázaní svätého Josemaríu opakovane
objavovať.

Po prvé, obyčajný život – práve preto,
že ho prijal Ježiš Kristus – sa nielen
stáva posvätiteľným, ale môže
posväcovať toho, kto ho žije. Je
miestom stretnutia s Bohom,
modlitby a služby druhým, miestom
cvičenia sa v čností; napokon
miestom svätosti. Nejde o druhoradý



alebo málo významný životný stav,
vlastný tým, ktorí nedostali osobitné
povolanie. Obyčajný život, tvrdí
zakladateľ Opus Dei, je prostredím, v
ktorom môžu všetci počuť Božie
volanie k svätosti, pretože práve
takýto život žil na zemi vtelený Boží
Syn. Keďže všetko ľudské – okrem
hriechu – bolo prijaté Slovom, ktoré
sa stalo Telom, všetky pozemské
skutočnosti, zušľachtené ľudskou
prácou, nás môžu formovať podľa
Krista.

Po druhé, rozličné okolnosti, v
ktorých sa rozvíja obyčajný život a
každodenná práca, dávajú tomuto
povolaniu skutočne univerzálny
rozmer: sprístupňujú ho nesmiernej
väčšine mužov a žien všetkých čias.

V prvých spisoch svätého Josemaríu
má toto všetko tón objavu, o ktorý sa
chce s nadšením podeliť: ide o nové
svetlo, umiestnené do srdca
duchovnej skúsenosti, ktorú prežil 2.



októbra 1928 (porov. List°3, č. 92;
List° 16, č. 3). To, čo sa zdalo, že
evanjelium ponechalo v tichu, znovu
a nečakane prehovára: mlčanie
obyčajného života sa stáva rovnako
výrečné ako verejné ohlasovanie
Kráľovstva.

„Celý Pánov život ma napĺňa láskou k
nemu. Avšak osobitnú slabosť mám
pre jeho tridsať rokov skrytého
života v Betleheme, Egypte a
Nazarete. Toto dlhé obdobie, o
ktorom sa v Evanjeliu takmer
nehovorí, nemá v očiach povrchného
pozorovateľa skoro žiaden význam.
Napriek všetkému som vždy tvrdil,
že zmienené mlčanie o Učiteľovom
živote je dostatočne výrečné samo
osebe a že obsahuje nádherné
poučenie pre všetkých kresťanov.
Boli to intenzívne roky práce a
modlitby, počas ktorých viedol Ježiš
úplne bežný život — ako ten náš,
mohli by sme povedať — božský i
ľudský zároveň; a ako v jednoduchej



a zabudnutej remeselníckej dielni,
tak aj neskôr pred zástupmi doviedol
všetko až k dokonalosti“ (Boží
Priatelia, č. 56).

Prítomnosť práce v srdci poslania
Opus Dei v Cirkvi teda zodpovedá
hlboko kristologickej logike. V
konečnom dôsledku je to zjednotenie
s Kristom prostredníctvom práce,
ktoré umožňuje, aby sa práca stala
osou, okolo ktorej sa točia jednak
čnosti, ktorými človek smeruje k
svätosti, jednak apoštolská a
evanjelizačná činnosť, ktorá
orientuje všetky ľudské aktivity k
Bohu (porov. List° 31, č. 10).

Posväcovať prácu a stotožňovať sa s
Ježišom Kristom sú pre svätého
Josemaríu dva programy, ktoré sa
navzájom dopĺňajú; sú to časti
jedného posolstva, ktoré si je
vedomý, že je povolaný šíriť (porov.
List° 14, č.12). Pripomínajúc obraz
svätého Augustína o rozličných



kvetoch, ktoré prispievajú ku kráse
jednej jedinej záhrady Cirkvi (porov.
Reč CCCIV, 3,2), ak iné cesty
posväcovania v priebehu času
zdôrazňovali rôzne rozmery
napodobňovania Krista, povolanie k
Opus Dei sa predstavuje ako výzva
napodobňovať jeho dokonalú
ľudskosť – osobitne jeho pracovný
život –, skrze ktorú sa dospieva k
uznaniu a adorácii jeho božstva.

„Tí, ktorí chcú žiť svoju vieru
dokonale a vykonávať apoštolát
podľa ducha Opus Dei, sa majú
posväcovať v profesii, posväcovať
profesiu a posväcovať druhých
prostredníctvom profesie. Takto
žijúc, bez toho, aby sa navonok
odlišovali od ostatných občanov, im
rovní a spolu s nimi pracujúci, sa
usilujú stotožniť sa s Kristom,
napodobňujúc jeho tridsať rokov
práce v nazaretskej
dielni“ (Rozhovory, č. 70).



Najhlbším dôvodom, prečo kresťania
milujú svet, prácu a ľudské činnosti,
je to, že ich miloval a chcel sám Boh
pre svojho Syna. Od počiatku sú
prítomné v Božom zámere o svete a
dejinách (porov. Ísť s Kristom, č. 112).

Opätovné prepojenie s prvotným
kresťanstvom

Keď pozorne skúmame posolstvo,
ktorého nositeľom je svätý Josemaría,
všímame si, že znovuobjavenie, o
ktorom hovoríme, sa nepodobá
tomu, čo sa udialo v iných
podobných obdobiach dejín
kresťanstva. Počas týchto dvetisíc
rokov sa neraz stalo, že určitý aspekt
kresťanského života, po tom, čo
upadol do zabudnutia, bol znovu
osvietený. Napríklad svätý František
z Assisi pripomenul kresťanom
význam evanjeliovej chudoby a
odpútanosti v čase, keď sa zdalo, že
mnohí pokrstení – aj medzi členmi
Cirkvi – na ne zabudli. Svätý Karol



Boromejský vyzýval kňazov k
bezúhonnému životu a k úplnému
odovzdaniu sa službe po období
poznačenom renesančnou laxnosťou.
A svätá Terézia z Kalkaty v ére
ovládanej individualizmom ukázala
všetkým kresťanom, že
milosrdenstvo a starostlivosť o
blížneho nepoznajú hranice
náboženstva, jazyka či rasy, pretože
Ježišova nežnosť dosahuje aj k
neveriacim, bez toho, aby od nich
niečo žiadala na oplátku. Základné
črty kresťanského života, ktoré boli
kedysi pochopené a žité všetkými, sa
vďaka kázaniu týchto svätých znovu
objavujú a sú nanovo energicky
predkladané.

V prípade svätého Josemaríu má
výzva hľadať zjednotenie s Bohom
prostredníctvom obyčajného života a
každodennej práce – práve preto, že
ide o život prijatý vteleným Slovom –
inú logiku. To, čo začína kázať v
tridsiatych rokoch minulého storočia,



nie je ani tak návratom k jednému
konkrétnemu aspektu kresťanského
života, ako skôr poukázaním na
skutočnú zmenu perspektívy, ktorá
sa dotýka historického chápania
kresťanstva aj spôsobu jeho
vysvetľovania.

Podľa jeho učenia sa povolanie k
svätosti a k plnému zjednoteniu s
Bohom môže prijímať a uskutočňovať
aj tak, že človek zostáva uprostred
sveta a nasleduje Ježiša v jeho
obyčajnom živote a v jeho práci. A to
nespočíva v záchrane dočasne
zabudnutej dimenzie, ale v
opätovnom prepojení so životom
prvotného kresťanstva. V tých
prvých časoch tí, ktorí ohlasovali
evanjelium a dosvedčovali ho
svätosťou svojho obyčajného života,
boli spravidla obyčajní kresťania
žijúci medzi svojimi blížnymi: laici,
muži a ženy bez osobitných úradov či
služieb v cirkevnom spoločenstve.
Všetci sa usilovali pretvárať Ježišov



život do svojho vlastného: v rodine, v
práci, v občianskom živote, na
vidieku i v meste, v rozmanitých
okolnostiach, ktoré tvorili existenciu
pokrstených veriacich prvých storočí
kresťanskej éry (porov. 1 Pt 2,11–17).

Pri čítaní spisov svätého Josemaríu si
možno všimnúť, ako odkaz na život
prvých kresťanov neustále sprevádza
prvé vysvetlenia čŕt, ktoré mala mať
nová inštitúcia (porov. Cesta, č. 925,
971; List° 6, č. 36). Takto sa vyjadril aj
v roku 1967 v rozhovore pre časopis
Time:

„Ak chceme nájsť nejaké prirovnanie,
najjednoduchší spôsob, ako pochopiť
Opus Dei, je myslieť na život prvých
kresťanov. Oni žili svoju kresťanskú
identitu naplno; vážne sa usilovali o
dokonalosť, ku ktorej boli povolaní
prostým a vznešeným faktom krstu.
Navonok sa nelíšili od ostatných
občanov. Členovia Opus Dei sú
obyčajní ľudia; vykonávajú bežnú



prácu; žijú uprostred sveta ako to,
čím sú: kresťanskí občania, ktorí
chcú verne odpovedať na požiadavky
svojej viery“ (Rozhovory, č. 24).

Nová perspektíva, ktorú hlásal
zakladateľ Opus Dei – a ktorú sám
opisuje ako starú ako evanjelium a
zároveň ako evanjelium novú (porov.
List° 24, č. 1) –, sa okamžite ukazuje
ako bohatá na dôsledky pre
duchovný život veriacich v Ježiša
Krista. Práve preto, že práca a
obyčajný život boli prijaté vteleným
Slovom, majú božskú hodnotu, bez
toho, aby prestali byť plne ľudské.
Čím viac je človek vo svete, tým viac
môže byť v Bohu. Aby sme boli
božskí, musíme sa naučiť byť hlboko
ľudskí. Odtiaľ pramení výzva
objavovať božské, ktoré sa skrýva v
najbežnejších okolnostiach života.

Aj iní autori, súčasníci svätého
Josemaríu – alebo o niečo neskorší –,
uvažovali o obnovení teológie



pozemských skutočností a o
zodpovednosti laikov za poslanie
Cirkvi. Niektorí znovu kládli dôraz
na posvätnosť sveta a na božskú
hodnotu hmoty. Pastoračné úsilie
svätého Josemaríu a jeho hlboká
náklonnosť ku skrytému životu Ježiša
mu však umožnili vidieť konkrétnu
cestu duchovného života, v štýle
kresťanského života, ktorý sa mal
podporovať a uskutočňovať, v
programe stotožnenia sa s Ježišom
Kristom. Jeho východiskom nebola
teologická pozícia, ktorú by bolo
treba obhajovať, ale poslanie, ktoré
treba naplniť, a dielo, ktoré treba
upevniť, aby toto poslanie pretrvalo v
čase.

„Ježiš tým, že rástol a žil ako jeden z
nás, nám zjavuje, že ľudská
existencia, naša každodenná všedná
práca, má božský zmysel. Nech by
sme ako často o tejto pravde
uvažovali, vždy znova by sme sa mali
naplniť údivom, keď si pomyslíme na



tých tridsať rokov v skrytosti, ktoré
tvorili väčšiu časť Ježišovho
prebývania medzi svojimi ľudskými
bratmi. Sú to roky strávené v ústraní,
ale pre nás jasné ako slnečné svetlo.
Ba čo viac, ako žiara, čo osvecuje
naše dni a dáva im ich skutočný
zmysel, pretože sme bežní kresťania
žijúci svoj obyčajný život, podobný
životu toľkých miliónov ľudí v
najrozličnejších kútoch sveta“ (Ísť s
Kristom, č. 14).

To, čo iní autori označujú za prvky
kresťanskej teológie, ktoré treba
znovuobjaviť alebo nanovo hodnotiť,
bolo u svätého Josemaríu skutočným
programom života, vteleným do
mužov a žien, ktorí nasledujú jeho
učenie. Týmto spôsobom ponúka
Cirkvi v súčasnom svete jasné
smerovanie a do istej miery
predznamenáva niektoré závery
Druhého vatikánskeho koncilu.
Zakladateľ Opus Dei je presvedčený,
že tajomstvo vtelenia definitívne



pozdvihlo dôstojnosť práce a
pozemských skutočností a umožnilo
nespočetným ľuďom objaviť Boha
tam, kde ho predtým nehľadali:

„Sme bežní kresťania a pracujeme v
najrôznejších profesiách, všetka naša
činnosť prebieha zabehaným
tempom, všetko sa rozvíja
predvídateľným spôsobom. Dni sa
nám zdajú byť rovnaké, niekedy
dokonca monotónne… Nuž áno;
lenže tento spôsob života, zdanlivo
taký všedný, má svoju božskú
hodnotu, je niečím, čo Boha zaujíma,
pretože Kristus sa chcel vteliť do
našich záležitosti a zvnútra oživovať
aj tie najmenej významné činnosti.
(…) Krista zaujíma práve tá práca,
ktorú máme vykonávať —či už je to
raz alebo tisíckrát — v kancelárii, v
továrni, v dielni, v škole, na poli, pri
fyzickom alebo duševnom
povolaní“ (Ísť s Kristom, č. 174).



Zbožštenie – pojem, ktorý používali
Otcovia Cirkvi gréckej tradície na
vyjadrenie účasti veriaceho na
samotnom Božom živote skrze milosť
– nadobúda u svätého Josemaríu
nový rozsah: už sa neobmedzuje len
na dušu, ale rozširuje sa aj na skutky
a na celý život kresťana. To, čo
pneumatologická perspektíva Otcov
zdôrazňovala v oblasti života milosti
a pôsobenia Ducha, kristocentrické
videnie svätého Josemaríu rozširuje
až na ľudskú prácu a na všetko, čo z
nej vyrastá a čím sa svet buduje:
„Netreba zabúdať, že dôstojná,
šľachetná a čestná ľudská práca sa
môže — a musí vyvýšiť do
nadprirodzenej roviny a stať sa tak
Božím dielom“ (Vyhňa, č. 687).

Podnet, ktorý pohýna zakladateľa
Opus Dei, nie je iba legitímna túžba
znovu oceniť v dejinách Cirkvi či v
teologickej reflexii podstatné prvky
kresťanského posolstva, ktorým
hrozilo zanedbanie, ani len snaha



znovu zdôrazniť hlboké dôsledky
tajomstva vtelenia, aby znovu
osvetľovali život kresťanov. Vie o
sebe, že je nositeľom poslania:
spolupracovať s vnuknutiami Ducha
Svätého, aby osvetľoval život
nespočetných mužov a žien,
ohlasujúc im, že „sa otvorili božské
cesty zeme“ (porov. Ísť s Kristom, č.
21; Boží Priatelia, č. 314). To je
poslanie Opus Dei, ktoré v duši jeho
zakladateľa zapaľuje plameň
neprestajnej modlitby:

„Pane, daj nám svoju milosť. Otvor
nám dvere do nazaretskej dielne, aby
sme sa naučili kontemplovať ťa, spolu
s tvojou matkou Máriou a so svätým
patriarchom Jozefom —ktorého mám
tak veľmi rád a veľmi si ho ctím —
všetci traja oddaní životu svätej
práce. Naše úbohé srdcia sa pohnú a
vydáme sa hľadať ťa — a nájdeme ťa
v našej každodennej práci, pretože si
želáš, aby sme ju premenili na Dielo



Božie, na dielo lásky“ (Boží Priatelia,
č. 72).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/cesta-k-storocnici-7-praca-

a-ludske-cinnosti-preniknute-
kristovym-tajomstvom/ (19.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-7-praca-a-ludske-cinnosti-preniknute-kristovym-tajomstvom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-7-praca-a-ludske-cinnosti-preniknute-kristovym-tajomstvom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-7-praca-a-ludske-cinnosti-preniknute-kristovym-tajomstvom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-7-praca-a-ludske-cinnosti-preniknute-kristovym-tajomstvom/

	Cesta k storočnici (7): Práca a ľudské činnosti preniknuté Kristovým tajomstvom

